
Les violents s’emparent du Royaume de Dieu 
27 octobre 2013
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Vincent Schmid

Les gens de ma génération ou plus âgés se souviennent peut-être de ce cantique
des mouvements de jeunesse:
Jusqu'à la mort nous te serons fidèles; Jusqu'à la mort tu seras notre Roi; Sous ton
drapeau, Jésus, tu nous appelles; Nous y mourrons en luttant avec foi!

Ce chant martial peut s’entendre en écho de la mystérieuse parole de Jésus « le
Royaume de Dieu est forcé et ce sont les violents qui s’en emparent… » D’autant
plus qu’elle est placée par l’évangéliste après un long discours sur les persécutions
à venir et l’éloge de Jean Baptiste mis à mort par Hérode.
La violence évoquée dans ce passage par le Christ est habituellement interprétée
comme une action spirituelle à exercer contre soi-même ou un zèle missionnaire ou
encore une allusion au martyre pouvant s’abattre sur les premiers chrétiens.
La foi devient une lutte intime entre le vieil homme et le nouveau, un combat contre
le péché, le doute, la tentation ou l’épreuve. Le XIXème siècle protestant a été très
marqué par ce motif, qui a vu par exemple la fondation de l’Armée du Salut.

Ne prenons pas cette lecture à la légère. Elle se tient. A de nombreuses reprises les
apôtres nous exhortent au bon combat de la foi. C’est légitime. Il n’est pas de foi
sans décision, sans engagement, sans discipline personnelle, sans combativité voire
sans sacrifice.
Je ne puis non plus oublier qu’à l’instant où je parle, des chrétiens minoritaires au
Pakistan, en Egypte, au Nigeria ou en Syrie sont menacés dans leur vie du seul fait
qu’ils sont chrétiens. Ils se trouvent malgré eux confrontés à la perspective du
martyre au sens exact du terme.

Pourtant, ce n’est pas ce combat-là que désigne ici Jésus. Le verbe grec biazô a la
signification très négative de violer. Le Royaume des cieux est violé. Ce sont des
violeurs qui s’en emparent et le maltraitent, comme on s’empare d’une ville après
l’avoir assiégée pour maltraiter ses habitants. Le Royaume des cieux est pris en
otage par des violents. La formule n’évoque pas une qualité spirituelle, au contraire.

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2013-10-27/les-violents-semparent-du-royaume-de-dieu


Elle n’est pas une recommandation mais une mise en garde. Que ceux qui ont des
oreilles pour entendre, entendent !

Alors, qui sont ces violents ? C’est là un point d’histoire pour lequel Jésus donne un
indice : « Depuis le temps de Jean Baptiste jusqu’à aujourd’hui… » Ce qui fait très
peu de temps, quelques années tout au plus. Jésus a connu Jean, il a même été son
disciple avant de s’émanciper. Les violents dont il parle sont ses contemporains.
Ils peuvent être classés en deux catégories, qui se mélangent souvent : les
politiques et les religieux.

A l’époque, l’occupation romaine d’Israël est ressentie par ses habitants comme une
menace contre la religion et l’identité du peuple juif. La région baigne dans un climat
de violence politique, avant Jésus et après lui, jusqu’aux grandes révoltes qui
précipiteront la perte de l’indépendance nationale. Dans les Evangiles, on devine ici
et là des gens qui rêvent de rétablir par la force la pureté identitaire en Israël. Ils
veulent chasser les occupants et renverser les autorités qui collaborent. Leur
agenda revient à mettre Dieu au pouvoir par une application stricte de la Loi. Ils
attendent un messie guerrier qui donnera le signal de la lutte finale. L’historien juif
Flavius Josèphe a dressé une liste précise de ces mouvements qui agitèrent le pays
d’Israël au premier siècle de notre ère.
Jésus a côtoyé ces mouvements dont il désapprouve les méthodes. Certains de ses
disciples, Simon ou Juda, en sont probablement.

Les religieux, quant à eux, prêchent l’apocalypse. Ils exercent une violence
symbolique qui affole la population. On dirait aujourd’hui qu’ils hystérisent l’opinion
publique. L’invasion de la terre sainte par les païens est un signe de la fin des
temps. Dieu va arrêter le cours de l’histoire humaine. Il va faire irruption pour établir
son règne terrestre. Il y aura un jugement terrible qui éliminera les indignes et les
impurs. Cette foi apocalyptique est en réalité très belliqueuse.

Ce n’est nullement un hasard si Jésus évoque dans la foulée les figures d’Elie et de
Jean Baptiste. Elles ont en commun d’être des figures ambivalentes. Elie fut un très
grand prophète qui rétablit le monothéisme contre le paganisme d’état de la reine
Jézabel. Mais ce fut aussi un meurtrier qui, emporté par un zèle sacré, fit égorger
400 prêtres de Baal, au point, nous dit le récit, que Dieu dut le reprendre en main en
se révélant à lui sous la forme d’un léger murmure au sommet du mont Horeb…



Quant à Jean Baptiste, sa prédication est très radicale. Relisez les propos que lui
prêtent les évangélistes. Dans la réalité historique, ces propos, certainement plus
subversifs encore que ceux que le Nouveau Testament a conservés, ont alerté le roi
Hérode. Jean Baptiste n’est donc pas seulement le précurseur, il est aussi un
imprécateur apocalyptique.

En se séparant de Jean Baptiste, Jésus a pris ses distances avec ces visées politico-
religieuses. Face à la violence et au fanatisme, il a prêché la grâce et le pardon de
Dieu. Heureux les doux car ils hériteront de la terre !

Ainsi éclairée par l’histoire, la parole que nous méditons prend un sens différent. Je
le formulerai par une question. Est-ce Dieu qui rend fanatique, comme on l’entend
dire, ou est-ce le fanatique qui s’empare de Dieu pour assouvir ses pulsions ?

Il existe dans le cœur humain un ferment de destruction. Ce ferment peut
parfaitement s’affubler d’habits religieux. Jésus nous fait toucher du doigt notre
ambivalence personnelle. Il a remis la prédication du Royaume des cieux à ses
disciples, pour le meilleur et pour le pire. Il a confié la prédication du Royaume des
cieux à des êtres qu’il sait aussi ambivalents qu’Elie et Jean Baptiste. Vous et moi
sommes ces êtres…

Du coup, nous voilà responsables de notre manière de parler de Dieu et des
comportements qui s’ensuivent, en sachant que notre destructivité peut s’emparer
de l’idée de Dieu pour l’instrumentaliser.
Nous vivons en effet une époque dans laquelle les discours radicaux retentissent de
tous les côtés. Ils peuvent être islamistes ou fondamentalistes ou populistes ou
communautaristes en tout genre. Leur point commun est l’agressivité identitaire. Ils
brandissent souvent un étendard religieux pour rallier les foules. Le résultat le plus
clair, malheureusement, est la fragmentation de la société.
Dans une telle situation, l’Eglise de Jésus Christ est attendue sur son choix. Ce choix
est de nature éthique. Nous avons à nous soucier de ce que notre foi fait aux autres.
Nous avons à nous préoccuper des conséquences sur autrui de notre manière de
parler de Dieu et de notre compréhension de sa volonté. Nous avons à nous
interroger sur la frontière entre témoignage légitime et envahissement illégitime.

L’Evangile nous invite ce matin à l’introspection. Le Royaume des cieux est forcé et
ce sont les violents qui s’en emparent… La tâche primordiale des esprits



authentiquement spirituels est de prendre conscience de ce ressort caché pour le
démystifier. C’est la seule réponse valable aux messages radicaux et à ce qu’ils
véhiculent.

Le Christ enseigne que le bon et le vrai combat de la foi est le combat contre la
destructivité humaine sous toutes ses formes, à commencer par celle qui prend sa
source dans le cœur de chacun. Ce combat nous pouvons le remporter. Car quelles
que soient les convulsions et les tempêtes auxquelles notre existence doit faire face,
elle repose sur une bénédiction de fond qui doit nous apaiser et nous sécuriser.

S’il est une chose dont nous sommes assurés par la Parole de Dieu, c’est bien que le
Royaume des cieux n’est pas une récompense. Il n’est pas le prix de mon héroïsme
personnel. Il n’est pas la médaille d’honneur d’une vie de guerre sainte contre les
pécheurs ou contre soi-même.
Le Royaume des cieux est au contraire une image de la grâce divine. Qui que nous
soyons, la grâce est donnée. Elle se reçoit dans la simplicité du cœur. Le Royaume
de Dieu ne se conquiert pas, il s’accueille tout simplement.

Un dernier mot. Même si ce sont les violents qui s’en emparent, j’observe que le
Royaume des cieux reste le Royaume des cieux. Il ne devient pas le royaume du
malin. C’est très encourageant. Même au moment de l’échec visible de sa parole et
de sa volonté par la faute des hommes qui les ont pris en otage, l’offre de Dieu à
l’humanité demeure. De sorte que nous pouvons toujours revenir à Lui.


