
L'hospitalité nécessite une disposition intérieure:
être à l'écoute et rassemblé en son coeur. 
21 juillet 2013
Chapelle des Arolles, Champex-Lac
José Mittaz

Marthe et Marie: deux visages, deux présences, deux femmes au service de
l’hospitalité. L’hospitalité, une maison sur un lieu de passage. Jésus et ses disciples
étaient en chemin, ils passaient. Passage, notre écoute de la foi chrétienne nous dit
qu’il s’agit chaque fois d’un chemin pascal, d’un passage vers un accomplissement
de vie et sur ces passages en nos vies, nous avons besoin de pouvoir nous poser,
nous reposer. Nous avons chacune et chacun besoin d’hospitalité : que ce soit
l’hospice millénaire sur le lieu bimillénaire du passage au col du Grand-Saint-
Bernard, que ce soit sur les rives du lac de Champex, la chapelle des Arolles, nous
sommes là, ici, pour vivre un temps d’hospitalité, pour nous encourager sur nos
chemins à nous, qui sommes ici, rassemblés dans cette chapelle. Vos chemins à
vous, qui nous écoutez depuis votre maison, depuis votre chambre d’hôpital, en
voiture, en route, ou encore ailleurs.

Deux visages d’hospitalité mais deux visages en tension, Marthe et Marie. Le
service, l’écoute : y a-t-il concurrence entre ces deux attitudes ? Non. Marthe et
Marie sont sœurs. Les deux attitudes, du service et de l’écoute, sont deux attitudes
sœurs : l’une ne va pas sans l’autre. Comment rendre service si je n’ai pas
commencé par écouter ce dont l’autre a besoin ? Combien de personnes
handicapées, en fauteuil roulant, ont-elles témoigné que d’autres personnes les ont
aidées à traverser la route, à vivre un passage alors qu’elles n’avaient pas écouté
que la personne ne voulait pas traverser la route. Qu’est-ce que j’écoute ? J’écoute
mon besoin d’aider l’autre, sans vérifier qu’il ait besoin d’être aidé, ou je me mets à
l’écoute de ce qui va favoriser la vie en l’autre.

L’hospitalité, c’est une œuvre de communauté. Il n’y a pas une personne qui peut
être hospitalière ; c’est une communauté humaine : qu’elle soit famille, qu’elle soit
communauté d’amis, qu’elle soit communauté paroissiale : c’est une communauté.
Aussi, il n’est pas très heureux que nous nommions cet Evangile « celui de Marthe et

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2013-07-21/lhospitalite-necessite-une-disposition-interieure-etre-lecoute-et-rassemble
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2013-07-21/lhospitalite-necessite-une-disposition-interieure-etre-lecoute-et-rassemble


Marie », parce qu’un visage d’hospitalité a besoin de dessiner un espace d’accueil.
Et pour qu’il y ait un espace, il faut qu’il y ait trois personnes. Il s’agit de l’Evangile
de Marthe et Marie qui accueillent Jésus. Jésus est un visage qui fait intimement
partie de l’hospitalité qui est offerte. Parce que finalement, quand j’accepte moi-
même de recevoir de l’autre, c’est là que je lui fais le plus beau cadeau parce que je
lui permets de donner, je lui permets d’exister, d’exprimer son savoir-faire et son
savoir-être. Ce que nous livre cette page d’Evangile, c’est que c’est risqué d’exercer
l’hospitalité. On peut avoir un grand désir en soi, le vivre, et tout d’un coup se sentir
complètement dépassé, comme Marthe. Marthe, qui peut-être dans le désir de trop
bien faire, perd le sens de ce pour quoi elle est là. Mais Marie, aux pieds de Jésus,
prend le même risque. Dans l’atmosphère culturelle de l’époque, dans
l’environnement culturel de l’époque, une femme ne se mettait pas comme ça,
assise aux pieds d’un maître pour l’écouter. Il y a une nouveauté bouleversante qui
dit un risque de vie, celui que prend Marie, et celui que prend également Jésus en
acceptant ce positionnement. Il n’y a pas de hiérarchie dans l’hospitalité, il n’y a pas
le service qui est plus petit et l’écoute qui est plus grande, car tout service naît de
l’écoute. Et qui dit « écoute », dit « parole ».

C’est vrai, l’évangéliste oriente le regard vers Marthe, qui se laisse dépasser, et
compare avec l’attitude de Marie. Mais qu’est-ce qui est comparé ? Est-ce le service
et l’écoute ? Ou est-ce Marie qui est unifiée en Sa présence et Marthe qui est
dispersée, qui n’est pas rassemblée en son cœur ? Comment accueillir l’hôte si je ne
suis pas rassemblé en mon cœur ? Et en même temps, mon désir, que je vais mettre
en œuvre, me met à la limite de la disponibilité. Qui d’entre nous, en ouvrant ses
portes, d’une manière ou d’une autre, en s’engageant au service de l’autre, n’a pas
été dépassé par la mission ? Mais finalement, « être dépassé », n’est-ce pas aussi
une manière de vivre l’Evangile ? Tout service, vrai, favorise la vie, et la vie ne peut
être favorisée par un service offert que si ce service-là naît de l’écoute et de la
parole. Autrement dit, la présence de Marthe est culminante dans cet Evangile, alors
qu’on aurait tendance à la rabaisser. Elle est culminante parce qu'elle s’appuie sur
l’écoute et la parole. Et l’évangéliste nous dit simplement que cet appui est difficile,
qu’on risque d’oublier d’écouter, d’oublier de s’écouter. Car finalement, pour qu’un
service ne devienne jamais une servitude, un esclavage, le service est appelé à
favoriser la vie et en l’autre, et en moi. Je ne peux pas m’écraser, me sacrifier dans
le service de l’autre. Je ne peux pas non plus m’écouter au point que l’autre n’existe
plus dans son besoin. Qui dit « hospitalité », dit « rencontre », dit respect des
mouvements dans le cœur de l’autre, respect des mouvements à l’intérieur de mon



propre cœur.

L’hospitalité, c’est aussi celle d’une parole à offrir, et c’est le visage de Jésus, dans
cet Evangile, qui annonce la parole. L’hospitalité, c’est la parole que j’apprends à
exprimer sur ce que je vis à l’intérieur de moi et que je peux confier pour que ce soit
accueilli à l’intérieur de celui qui m’écoute. Nous le savons, oser une parole sur la
vie, oser une parole sur soi, cela fait trembler à l’intérieur. C’est peut-être autant
risqué que le service de Marthe. Cet Evangile nous encourage à oser vivre l’écoute,
la parole, à nous risquer dans l’écoute de l’autre, dans la parole qui livre un peu de
soi-même et que le service puisse être comme la célébration de l’écoute et de la
parole. Le fondement, visuellement on le voit dans l’Evangile, c’est l’écoute. Marie
est le plus proche du sol, assise aux pieds du maître. Le plus proche du sol, c'est-à-
dire se connectant à la réalité. Pour rejoindre la réalité de ma vie, j’ai besoin d’être à
l’écoute, et l’écoute appelle une parole. Jésus est assis un peu plus haut
visuellement, parce qu’écouter c’est bien mais il faut se risquer dans une parole,
une parole qui permet de ressaisir le mystère de sa vie, qui permet de dire ce qui se
passe à l’intérieur de soi. Marthe est debout dans le service, et pour être debout,
elle est appelée à intégrer les deux positionnements précédents. Cette dynamique-
là, vous la retrouvez dans la vie de Jésus, notamment dans les pèlerins d’Emmaüs.
Jésus est sur ce lieu de passage et il commence par écouter, comme Marie, ce que
vivent les deux compagnons. Il écoute, comme un disciple, il se laisse guider sur ce
chemin de déroute qui va vers Emmaüs. Ce n’était pas un pèlerinage à la base,
c’était tourner le dos à une réalité trop dure. Ensuite, Jésus ose la parole pour
donner le sens des événements qui ont troublé les disciples. Et lorsqu’il y a eu
rencontre dans le mystère de l’écoute et de la parole, eh bien dans l’auberge
d’Emmaüs, c’est Jésus qui se met au service en partageant le pain.

Oui, notre cœur sera davantage unifié dans les services que nous pouvons offrir ou
recevoir, dans la mesure où ces services sont la célébration de l’écoute et de la
parole.


