« Aujourd'hui, cette écriture est accomplie pour
vous qui lI'entendez. »

27 janvier 2013
Temple de La Sarraz
Pierre-Yves Brandt

Chers freres et sceurs,

Nous sortons de la semaine de priere pour I'unité des chrétiens, et il vaut la peine de
se demander quelle est notre vision de I'cecuménisme entre confessions chrétiennes
aujourd’hui. Depuis les années soixante, un grand chemin a été parcouru. Beaucoup
d’entre nous ont certainement été témoins de pas concrets de rapprochement entre
Eglises, que ce soit au niveau local ou entre responsables d’Eglises. On a appris a se
connaitre, a s’apprécier, a voir I'enrichissement réciproque qui pouvait résulter de
relations régulieres entre nous. Beaucoup ont méme espéré assister de leur vivant
encore a une réconciliation entre orthodoxes, catholiques et protestants,
manifestant I'unité visible du corps du Christ qu’est I'Eglise. Ces deux dernieres
décennies ont conduit a plus de modestie dans les attentes. La reconnaissance
réciprogue des ministeres n’est pas pour demain, les structures institutionnelles ne
sont pas prétes. Faut-il alors perdre espoir ?

Certainement pas. Mais il faut interroger les représentations que nous avons de
I’'unité. Beaucoup ont attendu une dissolution des institutions ecclésiales actuelles
pour reconstruire une institution commune sous un seul magistere. Et c’est la que
commencent les problemes insolubles : ou localiser cette autorité centrale de
I’Eglise universelle ? Selon quels principes la construire : sous I'autorité faitiere de
I’évéque de Rome, ou comme un synode d’Eglises a la maniere du patriarcat
cecumeénique tel que les orthodoxes le pensent, ou encore a la maniere du Conseil
cecuménique des Eglises ?

Sans attendre d’avoir résolu cette question de structure, ou peut-étre méme si on ne
la résout jamais, des signes visibles d’unité sont déja tout a fait possibles. lIs
s’expriment entre autres dans |I’hospitalité que I'on s’offre les uns aux autres.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2013-01-27/aujourdhui-cette-ecriture-est-accomplie-pour-vous-qui-lentendez
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2013-01-27/aujourdhui-cette-ecriture-est-accomplie-pour-vous-qui-lentendez

L'hospitalité réciproque manifeste la communion dans le respect des différences.
Elle peut nous inspirer quand nous réfléchissons a la maniere d’organiser une
célébration cecuménique. Car on pourrait croire qu’une célébration ne sera vraiment
cecuménique que si elle combine des éléments des diverses traditions chrétiennes
présentes, avec le risque d’aboutir en fin de compte a quelque chose qui ne
ressemble plus a rien. A force de chercher a contenter chacun, on risque de décevoir
tout le monde. Plus simplement, I’hospitalité consiste a organiser la célébration
selon sa tradition propre en y accueillant ceux qui viennent d’autres traditions. Je
suis alors recu dans la tradition de I'autre, je golUte aux trésors de sa spiritualité.
Ainsi en est-il quand on accueille quelgu’un d'une autre culture a sa table : on ne se
croit pas obligé de lui préparer des spécialités de son pays d’origine. Ce qui
n'empéche pas d’'intégrer ici ou la un élément qui aidera I'invité a se sentir honoré,
reconnu.

L'ap6tre Paul, dans sa Lettre aux Corinthiens, compare I'Eglise a un corps. Il y parle
de la diversité des membres, de leur complémentarité, de I'attention bienveillante
des uns a I'’égard des autres, de la solidarité dans les joies et les souffrances. Ce
corps, dit-il, c’est le corps du Christ. Paul nous propose une belle image pour
envisager la diversité des communautés chrétiennes a la surface de la terre et
penser leur unité. Il ne s’agit pas de viser I'uniformité, de demander a chaque
membre du corps de devenir ceil, pied ou main. L'unité est garantie par le fait qu’il y
a un seul Esprit qui donne vie a I’ensemble du corps, I'Esprit de Dieu. Notre
responsabilité réside dans le soin gue nous portons aux relations entre nous. L'unité
est donnée par I'Esprit de Dieu, qui est unique, ainsi que par la bonne articulation
des membres les uns aux autres. Pour reprendre ce terme, elle dépend de
I’hospitalité que les membres s’'offrent les uns aux autres.

L'hospitalité a une longue histoire dans la tradition biblique et chrétienne. Une
image tres suggestive pour en rendre compte est celle proposée par l'icone de la
Trinité peinte par Andrei Rublov. Le motif qui a inspiré la conception de cette icbne
est celle de I'accueil par Abraham de trois visiteurs a Mamré (Gn 18). Abraham
comprendra ensuite que c’est Dieu lui-méme qui I'a visité, lui annoncant la
naissance prochaine d’un fils. La Lettre aux Hébreux, plus tard, parlera de
I’hospitalité disant : « N'oubliez pas I’hospitalité car certains, sans le savoir, ont
accueilli des anges » (He 13,2). A I’hospitalité est donc associée la possibilité de
faire une expérience de la visite de Dieu dans nos vies. L’accueil de I'autre est
I’occasion de faire I'expérience de la présence de Dieu, une expérience spirituelle,



c'est-a-dire une expérience du dynamisme de vie transmis par I'Esprit de Dieu.

C’est cet Esprit qui, selon le passage d’Evangile lu aujourd’hui (Luc 4, 14-21) pousse
Jésus a se rendre a Nazareth. Ici, il ne s’agit pas a proprement parler d’hospitalité.
Lorsque Jésus se rend a la synagogue de Nazareth, il n'y va pas comme un étranger
accueilli dans une tradition différente de la sienne. Au contraire, il est chez lui, la ou
il a grandi et ou il a coutume de se rendre. Comme membre de la communauté, il va
lire le passage des Ecritures prévu pour ce jour et le commenter. A lI'instar de
Néhémie commentant les Ecritures devant I'assemblée réunie, il actualise le sens du
texte pour aujourd’hui. Comme Néhémie dans le passé, il est un membre a part
entiere de la communauté qui prend la parole dans sa propre communauté. La
prédication de Jésus a Nazareth n’est donc pas a premiere vue une expérience qui
met en jeu I'hospitalité.

Pourtant, ce passage raconte que lI'accueil de I’'autre ne se résume pas a lI'accueil de
celui qui vient d’'une autre famille, d’une autre culture, mais concerne aussi celui qui
vient de ma propre famille, de ma propre tradition et qui a des idées ou des
comportements qui sortent du cadre.

En effet, si vous lisez la suite du passage (Lc 4,22-30), vous constaterez que
I’assistance s’étonne du message de grace qui sort de la bouche de Jésus. « N’est-ce
pas le fils de Joseph », disent-ils, ne comprenant pas comment celui qu’ils croient si
bien connaitre puisse prononcer de telles paroles. Au point que Jésus va leur dire «
Aucun prophete ne trouve accueil dans sa patrie » et qu’on le jette dehors et qu’on
le mene jusqu’a un escarpement pour le précipiter en bas. Ce qui est raconté ici
constitue tout le contraire de I’hospitalité. C’est le rejet de I'un des siens qui parait
étre devenu trop étranger.

En ce sens, les conflits théologiques ne sont pas réservés au dialogue entre
membres de traditions différentes, de confessions différentes, de cultures
différentes. lls émergent tout aussi bien au sein d’une seule tradition.
L'cecuménisme n'est pas réservé au dialogue interconfessionnel. Il concerne tout
aussi bien le dialogue intra-confessionnel. Il y a un cecuménisme a vivre a l'intérieur
des Eglises protestantes, entre divers courants au sein de I'Eglise catholique-
romaine, au sein de I'orthodoxie. Les chemins de I’hospitalité ne concernent pas
seulement I'accueil de I’étranger mais tout autant I'accueil réciprogue que nous
nous offrons au sein d’'une méme famille, d’'une méme confession chrétienne.



L’exercice de I'hospitalité, nous I'avons dit, peut étre I'occasion de faire I'expérience
d’une visite de Dieu. Mais, quand Dieu nous visite, il ne se présente pas toujours
sous les traits d'un étranger. Pour les habitants de Nazareth, ce jour-la, le message
de I'Envoyé de Dieu n’a pas été audible. lls en sont restés aux préjugés associés a
ce gu’ils connaissaient de Jésus. Et ils ont manqué I’'accueil de ’'Envoyé de Dieu.
Ainsi, les chemins de I’hospitalité ne s’arrétent pas a I'accueil de I'étranger qui
passe, mais concernent I'accueil de I'autre au sein de nos communautés de vie.
Aujourd’hui, demain, Dieu me parlera peut-étre par la bouche ou les gestes du frere
ou de la soceur que je connais si bien.

De I’hospitalité, il en est surtout question dans le commentaire que Jésus propose
suite a la lecture d'un passage du prophete Esaie. Il parle d’accomplissement de la
promesse divine qui annoncait la libération pour tous. C’est la fin des exclusions. I
n'y a plus le cercle fermé de ceux qui sont accueillis et les autres. Il n'y a plus
I’'oppression des pauvres, la marginalisation des aveugles, la captivité de ceux qu’on
isole. Il y a une Bonne Nouvelle pour tous. Il parle ainsi littéralement
d’évangélisation des pauvres. Et quelle peut bien étre la Bonne Nouvelle pour les
pauvres ? C'est qu'ils recoivent le méme accueil que les riches. Evangéliser nos
sociétés, nos lieux de vie, nos villes et nos villages, doit avoir des conséquences sur
les rapports sociaux, sur la maniere de traiter les marginaux, sur la maniere de
mettre en prison ou en institution fermée.

Pour I’évangéliste, la libération pour tous n’est pas réservée a ceux qui en entendent
la proclamation ce jour-la dans la synagogue de Nazareth. Elle est une Bonne
Nouvelle pour tous ceux qui I'’entendent, c’est-a-dire pour vous aussi.
L'accomplissement de la prophétie d'Esaie parle des captifs, des aveugles, des
pauvres, sans constituer des élites parmi eux. C'est un heureux message proclamé
pour la premiere fois dans la synagogue, dans la maison de priere des Juifs de
Nazareth, mais ce message parle d’'une réalité en marche qui concerne le monde
entier. Ce jour-la, la synagogue de Nazareth devient le lieu de proclamation de
I’Evangile pour tous ceux qui I’'entendent, c’est-a-dire bien au-dela des limites de
I’appartenance a la foi juive. Et Jésus n'aura de cesse de faire entendre ce message
au-dehors et d’y envoyer ses disciples.

Des lors, chaque fois que ce message peut étre proclamé, il transmet I'Evangile a
ceux qui I'entendent. Ainsi, aujourd’hui, cette écriture s'accomplit pour vous qui
I’entendez. Aujourd’hui.



La présence réelle de Dieu, en Christ, se manifeste dans cet « aujourd’hui ».

Saurons-nous l'accueillir ?



