
Les deux Réformes, Calvin et Rousseau. 
4 novembre 2012
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Vincent Schmid

Tout protestant est un pape, la Bible à la main ! Tout le monde connaît cette
plaisanterie à propos d’une question très sérieuse, celle de l’autorité qui fonde notre
foi.

Je commence par un bref rappel historique.
Les 95 thèses placardées par Luther sur le portail de l’Eglise de Wittenberg, à la
veille de la Toussaint 1517, commencent par ces mots : Par amour pour la vérité…
Sur quoi Luther se base-t-il pour parler de vérité ? Il se base sur la Bible et la
compréhension qu’il en a. Il sépare la Bible de l’interprétation officielle et obligée
qu’en donnait l’Eglise. Il fait un pas de côté et quel pas: il s’écarte de la lecture
autorisée! Eh bien toute la Réforme tient dans ce pas de côté. La Bible devient
l’autorité dernière qui l’emporte sur le magistère ecclésiastique et les traditions
humaines. L’Ecriture devient l’unique règle de foi, Sola scriptura.

Pour Jean-Jacques Rousseau c’est là le principe de base de la Réforme. Reconnaître
la Bible pour seule règle de sa foi et n’admettre que soi-même pour en décider.
C’est moi qui choisis en dernier ressort ce que je crois et ce que je ne crois pas.
C’est ce qu’on appelle le libre examen, ou la faculté d’examiner sans contrainte le
texte saint. On retrouve ici ce que Rousseau nous expliquait déjà dimanche dernier
à propos des miracles. Il y a une alliance étroite entre ma foi et ma raison. Ma foi a
besoin d’un outil critique et cet outil critique, c’est le libre examen. C’est donc ma
raison qui décide de ma foi.

Du coup, chacun est juge compétent en matière de doctrine. Chacun est
responsable de son interprétation. Chacun a le droit d’adhérer à certains passages,
de douter d’autres ou encore de rejeter ceux auxquels il ne comprend rien. Il n’y a
aucune croyance obligatoire. Chacun est libre de s’exprimer comme il l’entend à
propos de Dieu.
Aussi une confession de foi précise, articulée et contraignante pour tous les
membres d’une Eglise, blesserait la liberté évangélique et tournerait le dos au

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2012-11-04/les-deux-reformes-calvin-et-rousseau


principe de la réformation.

Evidemment, on perçoit que cette liberté va engendrer une grande diversité dans la
manière de croire. Chacun va jouer sa partition. D’où une obligation morale de
tolérance réciproque. Rousseau conçoit la réformation comme essentiellement
tolérante. Le seul dogme qu’elle ne tolère pas, c’est l’intolérance écrit-il.

La plus ancienne attestation du libre examen, nous la trouvons dans la 1ère Epître
aux Thessaloniciens. Elle s’adresse à une communauté très illuminée, qui attend la
fin des temps pour tout de suite. On devine en filigrane une atmosphère exaltée.
Certains ont cessé de s’occuper de leurs affaires et de travailler. D’autres négligent
leurs devoirs familiaux. L’apôtre Paul leur dit en substance : D’accord pour les
effusions du Saint Esprit, les prophéties en langue c’est fort bien, mais un peu de
raison ne nuit pas non plus. D’ici la fin du monde, examinez toute chose et retenez
ce qui est bon. Votre foi ne saurait faire l’économie d’un bon sens qui paraît un peu
absent parmi vous…

Puisque Rousseau prend pour modèle la Réforme genevoise, voyons maintenant ce
qu’en pense son principal maître d’œuvre, Jean Calvin.

Sur le principe de la Sola scriptura, rien à redire. Elle est bien pour le réformateur
seule guide et maîtresse de notre foi.
En revanche, pas question que chacun l’examine librement selon sa raison
particulière ! C’est beaucoup trop risqué.
Calvin a contribué à soustraire la Bible au magistère de l’Eglise et aux traditions
humaines. Que reproche-t-il à ce magistère et à ces traditions ? Il leur reproche
d’être des constructions humaines qui déforment la vérité de Dieu. On ne peut pas
se fier aux constructions humaines. L’homme est trop inconstant, hanté par
d’inquiétantes faiblesses… Devant Dieu, il est un presque rien, une misère. Et sa
raison ne pèse pas lourd face à l’infini.
Et si on s’en remet au libre examen, on n’aboutira qu’à une construction humaine de
plus… Calvin ne croit pas à la raison, qui n’est pas juge de la foi. Il ne croit qu’à
l’homme porté par Dieu en toute circonstance.

Aussi est-ce le Saint-Esprit qui remplace le libre examen. Parce que le Saint-Esprit
c’est l’Esprit de Dieu, alors que le libre examen, c’est l’esprit de l’homme. C’est le
Saint-Esprit qui enseigne, instruit et guide le croyant. Lorsque je lis l’Ecriture avec



les yeux de ma foi, je suis intérieurement illuminé par le Saint-Esprit, c’est Dieu lui-
même qui me conduit dans l’interprétation juste. La liturgie de nos cultes comporte
d’ailleurs une prière spéciale au moment des lectures bibliques, qui demande la
guidance de Dieu sur nos intelligences.

Ne lit-on pas dans l’Evangile de Jean cette promesse du Christ : L’Esprit vous
conduira dans toute la vérité ? L’Esprit et non l’Eglise, c’est clair. Mais l’Esprit de
Dieu et non l’esprit de l’homme, c’est tout aussi clair. Par la foi, une compréhension
transcendante m’est inspirée, qui peut l’emporter sur un Concile tout entier.
L’autorité dernière en matière de foi est d’ordre mystique, elle vient de Dieu.

Et si c’est l’Esprit de Dieu qui nous guide, le résultat espéré est une foi homogène,
un ensemble d’éléments partagés par tous. Donc pas besoin de tolérance
réciproque. En tout cas la tolérance ne fut ni l’objectif, ni la réalité de la Réforme.
D’ailleurs, le sujet n’était à l’ordre du jour nulle part, sinon chez quelques
personnalités marginales, en avance sur leur temps et persécutées à cause de cela.

Vous constatez que Rousseau arrange les choses à sa manière. Il repeint la Réforme
aux couleurs des Lumières. Mais il y a pour nous quelques leçons à tirer de cette
confrontation.

1) Je trouve que l’exigence nouvelle formulée par Rousseau d’une foi libre résonne
très fort à nos oreilles aujourd’hui. Ne rejoint-elle pas nos préoccupations
contemporaines ? Je vous renvoie à l’actualité toute récente. Ce 21ème siècle qui
commence est marqué par un déclin sensible de la raison et par la montée des
émotions collectives, du fondamentalisme et de l’agressivité identitaire.

Pour nous, chrétiens modernes, se tient là un véritable enjeu de civilisation. La
liberté de croire, la liberté de pensée, la liberté de s’exprimer, ce sont des conquêtes
que nous n’avons pas le droit de laisser s’effilocher.
Maintenons l’exigence apostolique d’examiner toute chose et de retenir ce qui est
bon ! N’hésitons pas à croire par nous même, à l’abri des pressions extérieures !
Apprenons à nos jeunes à devenir de véritables adultes spirituels, armés pour
affronter l’obscurité qui vient !

2) Ensuite, nous sommes mis en garde contre un excès d’individualisme. Jean-
Jacques est un rêveur, si j’ose dire.



Comment voulez-vous créer un corps d’Eglise un peu cohérent avec des électrons
libres qui partent dans tous les sens ? Qui sont subjectifs au point ou plus rien ne les
tient ensemble? Où chacun joue sa propre partition ?

On ne peut pas être chrétien tout seul dans son coin. On est chrétien en relation
avec les autres – la Bible répète sur tous les tons que nous sommes des êtres de
relation. Nous avons une dimension collective, un réseau qui s’appelle l’Eglise.
D’ailleurs, quelle joie pour Rousseau, qui n’est pas exempt de contradictions, d’être
admis à la communion lors de son séjour à Môtier-Travers !
Il sent bien au fond de lui que croire ensemble, c’est aussi chercher, réfléchir
ensemble, confronter ses idées à celles des autres afin d’avancer. Nous avons
besoin d’être relié entre nous.

Sur la fin de sa vie, Calvin avoue à l’un de ses amis qu’à son grand regret, le Saint
Esprit ne résout pas tout, n’éclaire pas tout. De graves divergences subsistent. Il ne
faut pas s’attendre de voir en cette vie présente un accord parfait entre nous ! Dieu
se révèle mais Dieu se cache aussi, et notre nature humaine ne voit pas plus loin
que le bout de son nez.

D’où, là encore, l’importance du corps de l’Eglise, qui est un organe d’intelligence
collective dont on ne saurait se priver. Croire ensemble, c’est chercher, réfléchir, et
tâtonner ensemble. Nous avons besoin les uns des autres pour nous instruire, nous
construire, nous édifier et nous consoler mutuellement.

3) Enfin, n’oublions pas la dimension mystique de la foi, un peu négligée par Jean-
Jacques. Examinez toute chose, retenez ce qui est bon, mais, prévient l’apôtre,
n’éteignez pas pour autant l’Esprit! La raison ne suffit pas.
Ta raison et ta conscience ne sont pas tout de toi. Au delà, il est une ouverture ou ta
vie est connectée à plus que ta vie, où tu es relié à un mystère qui te dépasse et
que faute de mieux, on appelle Dieu. Et c’est là que se tient le guide intérieur. C’est
là qu’il te parle. Sache l’écouter aussi.

Amen.


