
Du miracle au mirage... 
28 octobre 2012
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Vincent Schmid

« Otez les miracles de l’Evangile et toute la terre est aux pieds de Jésus Christ ». Par
cette formule célèbre, Jean Jacques Rousseau a ouvert une controverse à propos des
Ecritures saintes qui n’est pas prête d’être refermée. Soyons honnêtes, nous
chrétiens du XXIème siècle continuons d’avoir des difficultés avec la question des
miracles. Faut-il pour autant aller jusqu’à les ôter pour rendre l’Evangile crédible ?
Suivons d’abord le raisonnement de Rousseau.

Pour lui, la foi et la raison ne s’excluent pas. La foi a besoin de la raison comme outil
critique. Le premier pas pour parvenir à la foi saine d’un vrai chrétien, c’est de
commencer par être sceptique. Afin de ne pas croire n’importe quoi. La raison,
même si elle n’est pas toute puissante, est un précieux instrument de contrôle et
d’assainissement de la religion. Elle fait la chasse à ces scories de la foi que sont la
superstition, la charlatanerie et les traditions humaines accumulées au fil des
siècles. La raison nous a été donnée pour délivrer la foi de la tentation de
l’obscurantisme.

On reconnaît ici l’idéal de l’homme du siècle des Lumières, qui affirme son droit
d’examiner librement toute chose et qui ne veut pas s’en laisser conter sur le plan
spirituel.
Lorsque cet idéal des Lumières se met à souffler sur la Bible, il se passe que le texte
apparaît comme devant être nettoyé des scories qui cachent l’essentiel.
Comme si l’Evangile était un diamant qu’il fallait dégager de la gangue de
l’imagination, des superstitions et des légendes incroyables. La lecture au pied de la
lettre (c’est vrai parce que c’est écrit) est par définition absurde. La lettre biblique
doit passer par l’examen de la raison et de la conscience.

Aux yeux Rousseau, les miracles (ou les signes, j’y reviendrai), ceux du Premier et
du Second Testament, font partie de ces scories, de ces superstitions dont le
message libérateur de l’Evangile doit être débarrassé pour mieux se faire entendre.
Au lieu d’être, comme on le suppose d’ordinaire, un soutien ou une preuve de la foi,

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2012-10-28/du-miracle-au-mirage


le miracle est le principal obstacle à la foi. Je ne crois pas grâce aux miracles, je crois
malgré les miracles ! Et si l’on a besoin des miracles pour croire, c’est que l’on est
superstitieux et idolâtre. Le besoin de preuve va en sens inverse de la foi.
Parvenu à ce point, Jean-Jacques n’y va pas par quatre chemins. Les miracles sont
des mirages, des tours de prestidigitation sophistiqués, on peut voir les mêmes aux
foires de Venise et de Paris.
Quant aux guérisons et aux réanimations dont le Nouveau Testament est parsemé,
elles ne sont pas en dehors de la nature, la médecine les expliquera bien un jour.

Là dessus, en lecteur assidu de la Bible, Rousseau cherche – et trouve – des appuis
scripturaires à sa théorie.
En voici deux.

1) Des pharisiens viennent demander à Jésus un signe miraculeux prouvant sa
messianité. Rien d’anormal, c’est une demande conforme aux attentes de la venue
du Messie, très intenses à cette époque. Selon la tradition, le Messie doit être
accompagné de signes du ciel attestant de l’authenticité de sa vocation et de sa
mission.
Or Jésus refuse de faire un miracle. Il montre de l’agacement. Il déclare que seul
sera donné le signe de Jonas. Ce signe de Jonas a fait couler beaucoup d’encre.
Jonas, vous vous en souvenez, est ce prophète que Dieu envoie prêcher la
repentance aux habitants de la ville de Ninive et qui s’empresse de filer dans la
direction opposée…
Rousseau explique que le signe de Jonas, le seul signe dont Jonas dispose pour
convaincre les habitants de Ninive, c’est sa prédication, c’est sa parole. Par
conséquent le signe principal donné par Jésus à sa génération, ce sera sa
prédication, sa parole. C’est sur la parole de Jésus, et sur sa parole seule, que notre
foi doit se fonder. En aucun cas sur des miracles.

2) Ensuite il y a les allusions au retour du Messie à la fin des temps dans l’Evangile
de Marc. Jésus invite ses auditeurs à la vigilance et au discernement. Des signes du
retour, il y en aura tant et plus. Même les faux Messies en feront. Ils en feront de si
convaincants que les croyants les plus fidèles s’y laisseront prendre.
Alors si un faux Messie est capable de miracles séducteurs, c’est bien que ces
derniers ne sont la preuve de rien du tout !
Conclusion : Mettre les miracles de côté est la tâche prioritaire de celui qui veut
croire sérieusement. La foi est confiance en une parole.



Admettons que ce point de vue de Rousseau rejoint des sentiments répandus parmi
nous, quoique pas toujours avoués. Les miracles nous embarrassent.
On ne sait pas trop quoi en faire.
Que penser de certaines mouvances néo-chrétiennes qui font leur publicité
tapageuse sur des promesses de guérison et de miracles à la chaîne? Où cela les
mènera-t-il ? Que dire, a contrario, de tous ces miracles que Dieu ne fait pas, dans
l’actualité désolante de notre monde ? Dostoïevski, par la bouche d’Yvan
Karamazov, dit que Thomas, alors même qu’il touchait et voyait, n’a cru que parce
qu’il avait décidé de croire…

Sauf que Rousseau n’a pas épuisé la question. J’aimerais attirer l’attention sur deux
points qu’il n’aperçoit pas.

Premier point.
Qu’est-ce qu’un miracle de la Bible? D’abord et avant tout un fait de littérature. Un
fait de langage écrit et lu. Le miracle est un moment particulier de la parole.
Je répète à mes catéchumènes que l’objectif le plus important du catéchisme, c’est
d’apprendre à lire. Lorsque nous lisons le texte biblique, il faut prendre conscience
que nous n’avons jamais un accès direct aux évènements, mais seulement à des
récits de ces événements, réels ou pas. Nous ne saurons jamais si Jésus a
effectivement guéri l’aveugle-né, le paralytique ou la femme atteinte d’une perte de
sang. Nous ne saurons jamais de science objective s’il a guéri le possédé de Gérasa,
s’il a multiplié les pains et les poissons. Nous ne saurons jamais s’il a rendu la vie à
la fille du grand Rabbin de la Synagogue pas plus que nous ne serons jamais à la
place du disciple Thomas qui voit et touche…

Deuxième point
L’Ecriture emploie pour miracle le mot signe, séméïon en grec. Ce que nous
appelons un miracle est en réalité un signe. Un signe est quelque chose qui ne se
suffit pas à lui-même. Il renvoie à autre chose. Il demande à être interprété.
Exemple, le proverbe paysan cité par Jésus:
Rouge le soir la pluie est en retard,
Rouge le matin la pluie est en chemin.
La couleur du ciel est un signe du temps qu’il va faire. Jésus nous donne cette
précieuse clé de lecture. Les récits de miracles sont autant de signes particuliers
disséminés dans le grand récit biblique que nous appelons la parole de Dieu.



Et vers quoi ces signes font-ils signe ?
Toujours vers les autres et vers Dieu.
Jésus agit pour les autres, pour leur bien, leur mieux-être, leur santé. Ces signes
sont une manière de dire que Dieu prend soin de l’humanité. Cela est vrai depuis le
signe du buisson ardent jusqu’au signe du tombeau vide. Les signes sont une forme
de prédication de la bonne nouvelle selon laquelle Dieu est le Dieu de la libération
des hommes aux siècles des siècles.
J’ajoute que ces signes sont donnés pour susciter notre interrogation et notre envie
de comprendre. Ce sont des énigmes, comme des sphinxs, qui poussent à aller plus
loin pour découvrir la proximité de Dieu dans notre vie. Découvrir que le mystère de
Dieu est présent là où je ne le soupçonne pas.

Un sage a eu ce mot : Un miracle, c’est quand quelqu’un écoute la parole et la met
en pratique… Et si c’était ça, en effet, le véritable miracle ? Toute libération, toute
guérison, toute réconciliation authentique à laquelle nous contribuons ou dont nous
bénéficions est un miracle. C’est le signe des forces positives de Dieu qui sont à
l’œuvre parmi nous et à travers nous. Vous ferez des choses plus grandes que les
miennes, a prophétisé le Christ…

Aussi nous ne pourrons pas nous satisfaire d’une Ecriture tronquée ou épurée.
Il y a un grand risque à trier ce qui nous arrange dans la parole de Dieu pour
n’entendre que ce qui nous plaît. Veut-on un Dieu en prêt-à-porter, qui corresponde
à l’idée convenable que nous nous faisons de lui ? Ou acceptons-nous l’inconfort
d’un Dieu en robe de chambre, je veux dire un Dieu brut, théologiquement incorrect,
qui ne nous facilite pas les choses ? Le texte est le texte, prenons-le tel qu’il est.
Confrontons-nous avec ce qui nous dérange. Interprétons.
Car la parole de Dieu n’est pas donnée pour nous faire plaisir.
Elle est donnée pour que nous grandissions en foi et en humanité.

Amen.


