
Matinée oecuménique dans le cadre du festival
&quot;Notes d’équinoxe à Delémont&quot; 
23 septembre 2012
Temple de Delémont
Pierre-André Wyss

Avec « Notes d’Equinoxe », ce week-end, ici à Delémont, est placé sous le signe de
l’universalité de la musique. Alors, pas besoin d’aller cherche trop loin le thématique
de cette prédication, - c’est du tout cuit ! Je vous invite donc à nous saisir de cette
notion d’universalité. « Universel », un mot que nous retrouvons d’ailleurs, tout à
l’heure, dans notre liturgie, lorsque nous réciterons le Credo : « Nous croyons en la
sainte Eglise universelle », comme le disent les Réformés, « Nous croyons la sainte
Eglise catholique » comme le disent les catholiques. Cette petite différence
terminologique vaut la peine d’être clarifiée, d’autant plus dans le cadre de ce culte
œcuménique. En grec, langue originale du Credo, « universel » se dit « katholikos »,
adjectif que l’Eglise catholique a repris tel quel, alors que les Réformés ont
simplement traduit ce terme par « universel », pour les francophones du moins !

Ceci dit, je vous propose, dans une première phase, de réfléchir un peu et de
manière globale à ce terme « universel » avant de resserrer notre propos sur la
manière dont Jésus envisage l’universalité de la foi, à travers le texte de l’évangile
de Matthieu que nous avons entendu tout à l’heure. Vous verrez, c’est plutôt
décapant !

Commençons donc par les généralités ! On le sait, ce qui fait la beauté de la
création, c’est la diversité, diversité du monde minéral, diversité du monde végétal,
diversité du monde animal, diversité ethnique dans l’humanité. Que le monde serait
terne et ennuyeux, s’il n’y avait qu’une sorte de pierre, de végétaux et d’animaux.
Cela pourrait fonctionner mais serait terriblement ennuyeux. Non ! L’œuvre créatrice
de Dieu a visé la diversité, les nuances, l’altérité. C’est cela qui fait le charme et la
beauté de la création.
Mais le fil rouge qui traverse cette heureuse diversité, c’est précisément
l’universalité. Et l’universalité, c’est ce lien profond qui fait que ces multiples
éléments si divers ne sont pas isolés et absolument étrangers les uns par rapport

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2012-09-23/matinee-oecumenique-dans-le-cadre-du-festival-notes-dequinoxe-delemont
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2012-09-23/matinee-oecumenique-dans-le-cadre-du-festival-notes-dequinoxe-delemont


aux autres. Eh oui ! La recherche de l’universalité est une manière de dire :
« Je ne veux pas être seul dans et avec ce que je suis ». J’ai besoin d’être en lien
avec tout ce qui m’entoure. Et pour que ce lien puisse s’établir, il faut que je trouve
quelque chose de moi-même dans l’autre et vice versa. C’est la condition minimale
de toute possibilité de communiquer. Incroyable, - l’exemple est peut-être exagéré
mais cela joue même avec un bloc de calcaire. Eh oui ! un atome de carbone de ce
bloc de calcaire est exactement le même qu’un atome de carbone de mon corps.
C’est déjà un début dans une relation même si cette relation avec un bloc de
calcaire ne mène pas très loin ! Mais universalité de la matière tout de même …
Sur le plan humain, nous sommes souvent confrontés à des situations dans
lesquelles, a priori, tout nous sépare : l’ethnie, la langue, la culture, la religion, la
cuisine. Je peux bien sûr mettre en avant toutes ces différences et ainsi ériger un
mur de la non-communication. Ou alors, plus positivement, je peux essayer de
traverser ces séparations et chercher chez cet autre si différent, ce que nous avons
de commun. Cela n’est rien d’autre que de la bienheureuse quête de l’universalité.
Je le répète la quête de l’universalité est une manière de dire : « Je ne veux pas être
seul dans et avec ce que je suis », besoin fondamental d’avoir un vis-à-vis, un
répondant.
Ne pas être seul dans ce que je suis… Voilà peut-être ce qui pousse les
astrophysiciens à aller voir inlassablement, aussi loin qu’ils le peuvent, s’il n’y aurait
pas de vie sur une autre planète. La vie biologique, n’est-elle que le propre de notre
petite planète perdue dans l’immensité de l’univers ou est-elle un phénomène
universel ? On attend toujours la réponse.
Arrivés à ce point, nous pouvons affirmer que la conscience et la recherche de
l’universalité est une sagesse, une démarche bonne en soi, quelque chose en phase
avec nos convictions religieuses, dans le sens où elle vise à maintenir et établir des
relations qui s’inscrivent dans l’amour, dans le meilleur des cas.
Mais hélas, comme une pièce de monnaie a toujours deux faces, la sagesse de
l’universalité a aussi son revers. L’universalité devient perverse quand elle devient
pensée unique, totalitarisme ou mondialisation économique. Et cette perversion ne
touche pas seulement le monde politico-économique mais aussi la religion en
général et notre christianisme lui aussi. Désolé de devoir le dire mais la religion
chrétienne n’échappe pas à la tentation de la pensée totalitaire ! Dès qu’une Eglise,
dès qu’une communauté chrétienne se déclare seule dépositaire de la vraie foi
chrétienne et du Saint-Esprit, cette Eglise n’est plus universelle, mais totalitaire. Qui
aurait envie de dire : « Je crois la sainte Eglise totalitaire » ?



Frères et sœurs ! A partir de là, je vous invite maintenant à observer comment le
Christ profile l’universalité de la foi.
Voici donc, cet officier romain qui pénètre le cercle des auditeurs juifs de Jésus pour
lui demander de guérir son serviteur malade. Nous sommes tellement habitués aux
textes bibliques que bien souvent nous ne voyons plus la tension interne de ce
texte.
Pour bien visualiser la tension qu’il y a dans notre texte, c’est un peu comme si lors
de la dernière guerre, un officier SS était entré dans une synagogue pour aller
consulter un rabbin ! Bref ! Cet officier réunit en lui tout ce qu’il faut pour ne pas
aller vers le Christ :
- Un païen polythéiste qui eu égard à sa fonction de chef militaire romain doit
sacrifier aux dieux de la guerre.
- Un chef des troupes d’occupation de l’ancien Israël.
Un paria haïssable tant sur le plan politique que religieux.
D’ailleurs, Jésus lui-même dit son étonnement en le voyant s’approcher pour lui
demander une faveur : « Quoi ? Toi, tu viens me demander une guérison » ! Et cet
officier est loin d’être niais se met à argumenter. Notez bien qu’il ne dit pas à Jésus :
« Oui, je sais, je ne suis qu’un pauvre païen, oppresseur de ton peuple. Mais je suis
prêt à changer, prêt à te suivre, à me faire baptiser, à demander ma carte de
membre… » Rien de tout cela. Chose remarquable, l’officier garde sa ligne et va
puiser ses arguments dans sa propre expérience de militaire. Cet homme a
l’habitude de donner des ordres et aussi l’habitude de voir ses ordres exécutés.
Conclusion : Par expérience, cet homme a une claire conscience de l’efficacité de la
parole, une parole qui n’est pas langue de bois ou bla-bla mais une parole efficiente,
efficace. « Alors, toi Jésus, de ton côté, dis une seule parole et mon serviteur sera
guéri » !
Frère et sœurs, c’est maintenant le moment du renversement : Jésus reçoit cinq sur
cinq les arguments et la demande de l’officier païen, arguments de cet homme qui
croit à l’efficacité de la parole… celle de Jésus, en l’occurrence.
C’est maintenant aussi que Jésus va jeter le gros pavé de l’universalité dans la mare
des particularités religieuses. « Amen, je vous le déclare, je n’ai jamais vu une aussi
grande foi en Israël » ! Dire cela, c’est déjà beaucoup, une vraie provocation. Mais
Jésus pousse encore le bouchon un peu plus loin en déclarant qu’un homme tel que
celui-ci devancera les fils d’Israël devant Dieu !
Evidemment, en entendant cela, les chrétiens que nous sommes, se donnent du
coude et rigolent puisque ce sont de nouveau les Juifs qui en prennent pour leur
grade ! Vision commode, facile et simpliste parce que la translation est vite faite si



l’on ne veut pas neutraliser ce texte mais y entendre une parole pour nous. Voilà ce
que nous avons à entendre aujourd’hui : Face au dernier paria religieux, entendre le
Christ nous dire : « Amen, je vous le dis, je n’ai jamais vu une si grande foi dans vos
Eglises, toutes dénominations comprises » !
Ce passage de l’Evangile nous montre, à l’évidence, que l’universalité de l’Eglise ou
des Eglises ne se joue pas sur le terrain de nos compromis institutionnels, de notre
reconnaissance ou non reconnaissances réciproques. L’universalité de foi se joue
exclusivement dans notre face à face avec le Christ en dépit de qui nous sommes et
d’où nous venons. Et si nous redoutons ce face à face avec le Christ à cause de ce
que nous sommes, pensons au pedigree de l’officier romain ! Nous avons encore de
la marge, me semble-t-il.
Amen


