A tes coteés

9 septembre 2012
Eglise Saint-Martin, Grandval
Philippe Nicolet

Curieusement, dans le récit de guérison miraculeuse que nous venons d’entendre,
I'enfant possédé, reste constamment a I'arriere-plan. A aucun moment il n’intervient
activement dans le cours du récit ; a aucun moment il n’agit, Et s'il est finalement
guéri, sa guérison ne margue pas la fin de I'histoire : elle n’en est pas le point
culminant. Comme si I'’évangéliste voulait nous dire qu’ici nous avons affaire a autre
chose gu’a une simple démonstration de pouvoir opérée par Jésus.

Dans ce récit, ce qui est au centre de I'attention, c’est I'engagement du pére en
faveur de son fils : ce pere qui s’est d’abord adressé aux disciples de Jésus avant de
lui amener directement son enfant. Et puis ce que I'évangéliste met aussi en
évidence c’est le dialogue entre Jésus et cet homme qui demande assistance et qui
proclame sa foi d'une facon si surprenante : « Je crois ! Viens au secours de mon
manqgue de foi ! »

C'est bien de la foi et de ses difficultés qu'il est question dans notre récit. Qu'il est
difficile de croire, les disciples de Jésus sont les premiers a en faire I'expérience. Ne
se montrent-ils pas incapables de guérir I'enfant possédé ! Confrontés a la présence
menacante de la souffrance, les disciples se montrent incapables de faire face. A
travers son récit, I'évangéliste veut donc bien parler de la difficulté qu'il y a a étre
disciple du Christ.

Et puisque ce culte est placé sous le theme de I'aumbnerie que I'on me permette ici
deux questions : quel aumonier d’hdpital n'a jamais eu la tentation de passer sans
s’arréter devant la porte d’un patient qui n’était que douleur et désespoir ? Et quel
aumonier de prison n’a jamais connu la tentation de se boucher les oreilles face a
I’horreur du crime que lui racontait la personne détenue qui avait demandé a le voir
? Ces tentations existent, je les ai rencontrées. Et puis, qui d’entre nous n’a jamais
I’expérience amere de sa propre impuissance face a la détresse ou a la souffrance
d’un étre cher ? Et qui de nous n’a jamais souhaité pouvoir éliminer a jamais celui
qui lui semblait radicalement mauvais ?

L'échec des disciples face au mal et a la souffrance ne nous est peut-étre pas
totalement étranger. Nous aussi, nous le savons, il n'est jamais facile de dire a celui


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2012-09-09/tes-cotes

gui est livré a des puissances mauvaises « Je suis a tes cotés ; Je reste a tes cotés ».
Et c’est précisément cette peur qui nous habite, peur face a I'apparente toute-
puissance du mal et de la souffrance, que Jésus qualifie d’incrédulité. En effet quand
Jésus se plaint de cette « génération incrédule » et qu'il se demande jusqu'a quand il
devra la supporter, c’est tres vraisemblablement a ses propres disciples qu'il
s’adresse. Si les disciples sont vaincus dans leur affrontement avec les puissances
du mal, c'est, dit Jésus, parce qu'ils ne croient pas.

Et c’est bien a des chrétiens ébranlés et qui ne savent plus tres bien ce que signifie
« suivre Jésus » — croire en lui —, que I'évangéliste vient rappeler ici ce qu'est la foi
et la maniere dont Jésus veut étre compris. Et, dans ce contexte, I'entretien entre
Jésus et le pere de I'enfant possédé prend une importance décisive. En effet, a
travers ce dialogue qui aboutit a cette déclaration inoubliable du pere : « Je crois!
Viens au secours de mon mangue de foi ! », I'évangéliste nous dit ce qu'est
authentiquement la foi.

Ce cri, ce cri d'un pere torturé par la souffrance de son fils, ce cri doit é&tre compris
comme une véritable confession de foi. Face a Jésus, le pere de I'enfant possédé
confesse sa foi et en méme temps qu’il confesse sa foi, il fait I'aveu de son
incapacité a croire. Et cet aveu ne contredit pas sa confession de foi ; il en fait partie
intégrante. Dans la foi, ce pere en détresse reconnait que, de lui-méme, il ne
parvient pas a s'aventurer sur le terrain de la foi. De lui-méme, le péere de |I'enfant
possédé ne parvient pas a s’attacher a Jésus. Il se heurte a son étrangeté ; il se
heurte a I’étrangeté de celui qui vient dire que Dieu n’est pas seulement dans les
cieux, mais qu'il vient aussi habiter la terre de sa présence.

Mais en méme temps, le pere de I'enfant ne se détourne pas de celui qui vient
contester les représentations de Dieu qui étaient les siennes. Il ne se laisse pas
vaincre par l'incrédulité. Il proclame sa foi. Dans |'étrangeté de Jésus, le pere de
I'enfant percoit une puissance libératrice, une puissance capable de le conduire vers
la foi et de lui faire véritablement rencontrer Dieu. Il comprend qu’en renversant les
images habituelles qu’il s’était faites de Dieu, Jésus veut lui permettre de découvrir
le vrai Dieu et de se confier en lui.

Comme il I'a fait avec le pere de I'enfant possédé, Jésus veut nous ouvrir, nous
aussi, a un Dieu nouveau, a un Dieu autre. Et s’il veut nous fait mourir a nos
représentations familieres de Dieu, c'est bien pour nous rendre la vie. En nous
ouvrant la voie d’'une compréhension nouvelle de Dieu, Jésus veut faire avec nous ce
gu'il a fait avec I'enfant possédé : délivré de I'esprit qui le tourmentait, « I'enfant
devint comme mort... Mais Jésus, en lui prenant la main, le fit lever et il se mit



debout ». Et ce n'est pas un hasard si deux verbes utilisés ici pour désigner le lever
de I'enfant sont ceux-la méme que I'évangéliste utilise pour dire la résurrection de
Jésus.

Jésus, celui qui a été crucifié et qui été relevé, nous dit la présence de Dieu la ou, a
vues humaines, il n'y a plus de place pour Dieu. Jésus dit la présence aimante et
cachée de Dieu. Il dit la présence de Dieu, la ou nous ne parvenons plus a I'espérer.
C'est ainsi que Jésus ouvre la foi a une vie nouvelle; a une vie libérée de la
puissance du mal. Il nous révele gque, toujours, jusqu'au plus profond de la détresse,
Dieu s'offre et se place aux cotés de ceux qui souffrent.

Et ainsi, il nous ouvre au miracle de la foi. Dans la foi, il nous devient possible
d'affronter les puissances qui mutilent I'existence humaine. Dans la foi, il nous
devient possible de ne pas consentir a la souffrance. Et méme lorsque, a vues
humaines, le combat semble perdu, nous ne cesserons pas de croire. Nous croirons
que, la méme ou le mal étale sa puissance avec indécence, Dieu n’est pas absent ;
Dieu reste a nos cotés.

Et c’est pourquoi le croyant peut reprendre a son compte les mots qu’Elias Canetti a
utilisé, dans un des ouvrages intitulé La Conscience des mots, pour décrire le réle du
poete. Et peut-étre est-il vrai que le croyant, a sa maniere, est appelé a étre une
sorte de poéte dans le monde :

Comme le poete, le croyant « vivra selon une loi qui est la sienne, mais qui n’est pas
taillée a sa mesure. Elle déclare : On ne rejettera personne dans le néant ; y fut-il
volontairement. On recherchera le néant seulement pour en trouver I'issue et on en
signalera a chacun l'issue. On patientera dans le chagrin comme dans le désespoir,
pour apprendre comme on en tire autrui. »

Bien s(r, dans ses combats et dans ses engagements, le croyant se sait obligé a la
modestie et la lucidité. La foi qui ne se laisse vaincre par rien n'en a jamais terminé
avec la tentation de I'incrédulité. La foi reste a jamais une entreprise difficile. Dans
la foi, toujours nous serons appelés a nous tourner vers Jésus et a lui dire : « Je crois!
Viens au secours de mon manque de foi ! » Et toujours, il saura alors nous rappeler
gue lui, I'abandonné, le crucifié, il est véritablement le Fils de Dieu. Il saura nous
rappeler encore que, quand bien méme nous, nous serions a bout de ressources,
Dieu, lui, ne I'est pas; il ne cesse de veiller. Et s’il se cache, c'est pour mieux venir a
notre rencontre et nous ouvrir a la foi.

Amen !



