
Ras le culte! 
2 septembre 2012
Eglise Saint-Martin, Grandval
Marc Seiler

J’ai une chance incroyable ce matin, une chance unique que je ne dois surtout pas
manquer, en effet le thème de notre culte est le culte ! Et c’est loin d’être la
première fois que j’aborde ce thème, mais voilà, d’habitude , je suis obligé de parler
du problème de la désertion des lieux de cultes devant ceux et celles qui viennent
au culte ! Avouez que c’est parfaitement inutile, à quoi ça sert d’exhorter à
fréquenter les cultes à des personnes qui y sont déjà et c’est un peu le problème de
toutes nos églises : parler à des convaincus comme s’il fallait encore les convaincre !
Mais aujourd’hui, phénomène extraordinaire, j’ai beaucoup plus d’auditeurs qui ne
sont pas au culte, mais bien chez eux ou ailleurs à écouter ce culte à la radio. Bien
entendu, il y a parmi eux un certain nombre de personnes pour qui ce n'est pas un
choix et qui si elles le pouvaient seraient ce matin dans leur église, mais je me suis
laissé dire qu’il y en avait beaucoup plus, qui pourraient très facilement se rendre ce
matin dans un lieu de culte, mais qui préfèrent l’écouter à la radio. Alors je rassure
de suite ces derniers , mon ambition n’est pas du tout de leur dire qu’ils feraient
mieux d’aller vivre le culte dans leur église locale, je dirai même bien, au contraire,
que le fait même qu’ils ne le fassent pas, nous apporte un éclairage important sur ce
que nos contemporains désirent vivre et surtout ne désirent plus vivre dans un culte.
C’est d’ailleurs pour cela que j’ai intitulé ce culte, « ras le culte » qui est un de mes
raccourcis pour exprimer ce que pense le plus grand nombre de réformés de nos
paroisses : le culte ras le bol !

Soyons clairs, le culte dont je veux parler est le culte dominical hebdomadaire, celui
que l’on dit toujours être celui qui doit rassembler la communauté, celui que certains
nomment le centre de la vie de la communauté, car rendre un culte à Dieu peut bien
entendu prendre des formes tellement plus variées : une méditation quotidienne
partagée, des rassemblements extraordinaires, mais aussi faire de la musique
comme je le rappelais tout à l’heure pour Bach et même avoir l’audace comme le
prophète Esaïe l’a enseigné au sujet du jeune devenu à son époque une pratique
toute aussi rituelle que le culte. Le jeûne que je préfère, n'est-ce pas ceci : dénouer
les liens provenant de la méchanceté, détacher les courroies du joug, renvoyer

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2012-09-02/ras-le-culte


libres ceux qui ployaient, bref que vous mettiez en pièces tous les jougs !
Alors la première question que je veux me poser, c’est de savoir si le Christ, dans sa
pratique personnelle et dans son enseignement y est pour quelque chose dans le
fait que le culte soit devenu le centre de la vie des églises. C’est curieux, quand je
parcours n’importe lequel de nos quatre évangiles, que ce soit Matthieu, Marc, Luc
ou Jean, je m’aperçois que Jésus ressemblait plutôt dans sa pratique au paroissien
que je ne vois pratiquement jamais au culte, plutôt qu’à celui qui y vient
régulièrement. Nous acceptons un peu comme un dogme que puisque Jésus était juif
et qu’il a même fait un jour un célèbre scandale dans la synagogue de Nazareth,
qu’il devait s’y rendre régulièrement.
C’est franchement une simple supposition et surtout pas un fait établi au regard du
texte biblique, on le voit effectivement se rendre plusieurs fois à la fête de la Pâque.
Eh bien oui, comme je le disais un peu comme les paroissiens d’aujourd’hui qui ne
nous rejoignent qu’au moment des grandes fêtes, mais jamais pour la vivre comme
le voudraient les prescriptions religieuses de son temps. En tous les cas, on ne peut
pas dire que sa préoccupation ait été d’enseigner à ses disciples ce qui pourrait être
un modèle de culte qui pourrait ressembler à ce qui est devenu dès la première
église un rendez-vous incontournable, pour l’assemblée des croyants, le premier
jour de la semaine, le culte au jour hebdomadaire de la résurrection le dimanche.
Essentiellement donc ce qui est devenu la marque de fabrique de toutes les
communautés chrétiennes, la messe ou le culte dominical est beaucoup plus inspiré
des pratiques juives existantes que l’on a modifié plutôt que par une demande
expressément issue de la parole du Christ. Bien entendu on le voit chanter des
psaumes avec ses disciples en participant aux festivités de sa dernière Pâque à
Jérusalem et partager son dernier repas rituel de la Pâque pour en faire la première
cène au jeudi saint, mais franchement lisez simplement un évangile et vous
découvrirez vous aussi cette absence dans son enseignement de toute volonté
d’organiser des rassemblements de type cultuel pour louer et prier ensemble.
Mieux même, vous l’entendrez bien plutôt enseigner une manière de prier en secret
dans sa chambre. Et là il n’y a pas qu’un texte qui pourrait faire écho à cette idée et
par exemple dans sa rencontre avec la samaritaine, essayez de vous souvenir. Cette
dernière, à un moment dit à Jésus : Nos ancêtres samaritains ont adoré Dieu sur
cette montagne, mais vous, les Juifs, vous dites que l'endroit où l'on doit adorer Dieu
est à Jérusalem. Réponse de Jésus : l’heure vient et elle est là maintenant où les
véritables adorateurs adoreront en esprit et en vérité. Eh oui, belle samaritaine, il
n’est plus question de l’importance d’un lieu pour se rassembler, mais bien d’un
culte où tout disciple vit son adoration en esprit et en vérité.



Je ne suis pas naïf et si le culte est devenu le centre même de toutes les
communautés chrétiennes ce n’est pas sans de bonnes raisons et l’église ne s’est
pas trompée durant presque 2000 ans. Il est évident qu’avoir envie de se retrouver
pour partager sa prière, sa louange, ses découvertes avec d’autres chrétiens et en
appelant à la présence de Dieu au milieu de nous – même lorsqu’ils ne sont que
deux ou trois – peut incontestablement se justifier, mais par contre faire du culte
dominical le centre visible et intouchable du témoignage de la présence de l’église
dans nos villes et nos villages est sans aucun doute devenu aujourd’hui discutable.
D’autant que pour être le cœur du rassemblement d’une communauté, il faut une
communauté et c’est sans doute parce que souvent nous vivons dans l’illusion que
nos paroisses sont encore des communautés que nous persistons à y voir comme
cœur le culte.
Au regard de notre texte de ce matin, il est évident que les apôtres et la foule ont
plus souvent dialogué avec Jésus, en marchant sur un chemin, en s’arrêtant sur la
montagne, en se rassemblant au bord du lac plutôt qu’à des moments préparés par
Jésus dans les synagogues, tout est dans la mobilité, l’occasion qui fait que... Et sans
aucun doute notre petite balade sur les chemins de Césarée de Philippe que nous
avons découverte dans notre texte de Marc ce matin nous permettra en comprenant
la véritable demande de témoignage que Jésus demande à ses disciples d’avancer
dans notre compréhension du « culte ».

Qui suis-je au dire des hommes et vous, qui dites-vous que je suis ? Et dans la
réponse de Jésus, il y a comme deux poids, deux mesures : dans son jugement de ce
que disent les foules de lui et de ce qu’en disent ses disciples et en l’occurrence,
Pierre. Il semble bien permis aux foules de penser un peu ce qu’elles veulent de
Jésus, une réincarnation du Baptiste, d’Élie ou d’un prophète, mais quand Pierre
touche à la vérité en déclarant qu’il est le Messie, il se fait vertement remettre en
place. Et c’est le moins que l’on puisse dire, parce que son Messie, entendons son
Sauveur, n’est visiblement pas celui qu’est Jésus. Le Messie qu’est Jésus est un être
rejeté, souffrant, mis à mort dans le but de ressusciter, aux antipodes de ce que
pensait sans doute Pierre, qui l’imaginait comme un chef triomphant allant vers une
victoire certaine, une victoire bien terrestre, bien conforme à nos rêves cupides de
gloire, à nos images de victoire bercées d’orgueil et de revanche.
En y repensant, d’ailleurs les paroles d’un chant que l’on a osé me faire chanter
dans ma jeunesse et dont sans doute beaucoup de nos auditeurs se souviennent
sont revenues dans ma mémoire et j’imagine que Pierre l’aurait apprécié, lui à ce
moment-là « Surs de la victoire, soldats du seigneur, crie et chante gloire, tu seras



vainqueur, le grand capitaine combat avec toi, te la rends certaine, combats avec
foi. Oui, la victoire, Tu l´auras, chante donc gloire, tu verras, ton adversaire fort
vaillant, couché par terre, à l´instant. » Les véritables marseillaises chrétiennes du
19ème siècle et il y en a d’autres ! Comment saisir qui est le Messie, qui lui, donne
sa vie lorsque nous chantons des chants qui sont des appels à donner la mort ? …En
effet qui veut sauver sa vie la perdra, mais qui perdra sa vie à cause de moi et de
l'Évangile, la sauvera. » dit finalement Jésus à Pierre.

Jésus chante délibérément le chant du serviteur souffrant d’Esaïe 53, quand Pierre
voudrait entonner le « Surs de la victoire », avant l’heure. Voyez comme nous
retournons doucement dans notre réflexion sur le culte par le biais de ce que nous
pouvons y chanter. Si le culte est fondé sur nos illusions humaines d’une armée, qui
n’est bientôt plus qu’une division, pour ne pas dire un bataillon et qui vient chercher
auprès de son chef de la munition pour le combat dans ce monde d’ennemis qui
n’ont rien compris – genre ces cultes de victoire qui nous font du bien mais ne font
pas le bien – il ne peut être le culte de cette rencontre avec un Messie dont le
dépouillement et la mort ont apporté le véritable salut pour toute l’humanité. Alors
bien sûr que beaucoup préfèreront aujourd’hui la joie fugace de l’illusion de leur
propre victoire, mais ils passent à côté de la véritable joie profonde qui est de vivre
dans le même dépouillement que son Seigneur, de porter sa croix. « Si quelqu'un
veut venir à ma suite, qu'il se renie lui-même et prenne sa croix et qu'il me suive. »

Le culte c’est donc un lieu où je ne dois pas faire semblant, où je dois me déposer tel
que je suis devant Dieu, où je dois accepter de laisser Dieu conduire la conversation
plutôt que de le submerger de mes discours, où je dois vivre d’une victoire acquise
dans la faiblesse et le rejet de la majorité de la foule, un culte devrait se murmurer
plutôt que de se hurler. Et c’est bien une des raisons pour laquelle il est si difficile de
faire apprécier le culte à des esprits modernes qui veulent de l’efficacité, des
réponses, du spectacle et de la facilité plutôt que des interrogations, et des remises
en question qui pourtant nous ouvrent à des convictions belles et subtiles.
Vous comprenez donc ainsi que le culte ne se vit pas de ce qui est offert par les
célébrants mais vraiment de ce qui peut s’y recevoir quand il rassemble de vrais
participants. Il est aux antipodes du spectacle où il y aurait chez nous protestants,
surtout des « one man show », d’un côté et des spectateurs de l’autre qui n’auraient
pour rôle que de dire, ça j’ai aimé, ça pas, ah si on chantait du et pas du…
Pour mieux me faire comprendre je ne peux que citer l’exemple de cultes qui n’ont
quasiment pas changé de forme depuis des siècles et qui portent pourtant toujours



autant ceux et celles qui les vivent : les cultes ou messes dans toutes les abbayes,
qui ne tirent leur force surtout pas de l’adaptation de leur forme mais bien plus de la
réelle présence des participants. Ils ont beaucoup à nous apprendre et il n’est pas
étonnant qu’aujourd’hui il y ait beaucoup d’expériences paroissiales qui vont dans
ce sens. Je laisse maintenant à la musique de Bach le soin de vous faire ressentir
toute la passion qu’il nous faut mettre dans l’écoute, grâce à ce second mouvement
de la sonate en trio, une partie qui est une longue et sereine méditation, un adagio
où chacun de vous découvrira ce rythme paisible du dialogue avec Dieu.


