
Papa, maman et moi 
19 août 2012
Eglise Saint-Martin, Grandval
Marc Seiler

Ce que nous enseignent nos vies, comme ce que nous enseigne la bible, c'est qu'il y
a un commencement à toute chose, Dans la Bible, ce commencement prend le nom
de création et pour nos vies ce commencement prend le nom de naissance. Je peux
faire toutes les hypothèses possibles et imaginables que je souhaite sur la
réincarnation, sur le rien ne se crée, tout se transforme, il n’en reste pas moins
scientifiquement incontestable qu’un beau jour de 1954, dans les 10 premiers jours
du mois de juillet, mon père Jean Seiler et ma mère Elisabeth Schmezer m’ont
permis en un instant de commencer ma vie. Avant cette date je n’existais pas,
depuis cette date je vis. Depuis le 10 février 1955, je vis animé de mon propre
souffle et me libérant peu à peu de ce qui n’était pas moi-même, je vis maintenant
de plus en plus de ce que je suis moi-même en vérité. Voilà la véritable et à la fois
redoutable réalité de ma vie.
Jésus s'est particulièrement intéressé à tous les commencements. Bien souvent dans
nombre de débats avec ses contradicteurs qui animent son ministère, il remonte au
récit des origines : au commencement il n'y en était pas ainsi. Ou à ses disciples qui
l'exaspèrent avec leurs préoccupations par trop adultes, il leur place un petit enfant,
un très jeune enfant au milieu d'eux en leur disant : si vous ne ressemblez pas à l'un
de ces enfants, vous n'entrerez pas dans le royaume des cieux. Donc si vous n'êtes
pas en état de commencement vous ne saurez pas vivre la fin. Dans tout son intérêt
pour le commencement Jésus semble nous indiquer que vivre c'est savoir, non pas
essentiellement se charger d' expériences qui nous construiraient en toute une vie,
mais bien plutôt se débarrasser de ce que nous avons appris de faux, pour renaître à
la vérité.

C’est l'enseignement principal de notre récit pour aujourd'hui. Écoutez ces
pharisiens : « Dis donc, tes disciples ils ont bien appris ce que c'est que d’être de
vrais fidèles : il faut se purifier avant de manger, il faut manger ceci mais pas cela, il
faut nettoyer les coupes les cruches et les vases. Et surtout manger après s’être
purifié les mains en les lavant. Jésus n'hésite pas une minute à remettre en cause
tout cet acquis en affirmant qu'être fidèle à la volonté de dieu, c'est d'abord de se

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2012-08-19/papa-maman-et-moi


démarquer de la tradition des hommes, c'est essayer de retrouver la vérité du
commencement comme une redécouverte d'une vérité de l'origine qui serait
pervertie par l'expérience humaine.
Ces accents nous rappellent fortement les idées de celui dont nous fêtons les 300
ans de la naissance cette année et dont les genevois revendiquent de manière assez
incohérente la « suissitude » d'ailleurs, Jean Jacques Rousseau. L'occasion de
l'anniversaire de cet homme serait plutôt l'occasion pour nous de remarquer tout le
tissu d'intolérance que Genève, Berne puis Neuchâtel plus tard ont su tisser autour
des idées novatrices de cet homme au 18eme siècle.
Et permettez-moi cette petite digression en écoutant le résumé de l’histoire des
relations de J.-Jacques Rousseau avec la Suisse : ayant quitté Genève à 16 ans suite
à la brutalité de son maître d’apprentissage, M. Ducommun, il revient chercher
refuge en Suisse en 1762. 34 ans plus tard ! Et il est alors condamné à l’exil par
Berne et Genève, qui n’apprécient pas du tout, ni le Contrat Social, ni l’Émile. il se
réfugie alors à Môtiers, Neuchâtel. Les pasteurs genevois mènent une lutte contre
ses idées et le pasteur Montmollin de Môtiers cherche lui aussi à l’excommunier
avec le soutien de la soi-disant vénérable classe des pasteurs de Neuchâtel. Après
s’être brièvement réfugié sur l’ile Saint Pierre, chassé une fois de plus par Berne, il
ira mourir en France à Ermenonville au nord de Paris. Alors franchement cette année
Rousseau devrait vraiment être l’occasion − surtout pour nos églises − de
demander pardon pour les actes d’intolérance de nos pères vis-à-vis de Jean-Jacques
Rousseau.

Toujours est-il que lui, aussi, avait acquis cette conviction que découvrir le bonheur
de la vie était de retrouver son état de nature, que l'expérience de la vie
pervertissait cet état idyllique d'une bonté qui remontait à la naissance. Mais là
s'arrête la complicité d'idée avec celle que Jésus veut partager avec nous et avec
une différence de taille, celle de la bonté naturelle de l'homme ou pas. Pour
Rousseau la bonté de l'homme est originelle, pour Jésus pas et l'évangile de la
nature humaine réside dans cette formidable affirmation présente dans notre texte :
« Écoutez-moi tous et comprenez. Il n'est hors de l'homme rien qui, entrant en lui,
puisse le souiller, mais ce qui sort de l'homme, c'est ce qui le souille. Si quelqu'un a
des oreilles pour entendre, qu'il entende. »
Le texte de l’évangile nous précise d’ailleurs que Jésus en fait un enseignement de
portée générale en introduisant cette puissante vérité par le détail suivant : «
Ensuite, ayant de nouveau appelé la foule à lui, il lui dit.. » Après avoir réglé leur
sort aux traditions en ne s’adressant qu’aux pharisiens, il énonce alors un évangile



pour tous : «Il n'est hors de l'homme rien qui, entrant en lui, puisse le souiller, mais
ce qui sort de l'homme, c'est ce qui le souille. Si quelqu'un a des oreilles pour
entendre, qu'il entende !» Ce qui sort de l'homme, c'est ce qui souille l'homme...,
désolé Jean-Jacques ! Mais c’est bien Jésus qui a raison sur ce point. Je dois échapper
pour vraiment avancer dans la béatitude à ce qui vient de moi, pas à ce qui vient
des autres. Ce ne sont pas les autres qui me rendent malheureux, c’est moi-même.
Si je ne me débarrasse pas de ce qui m’encombre − allez pour le dire avec les mots
qu’a dû employer Farel ici-même en 1530 ! − si je ne me débarrasse pas de mon
péché, je ne peux découvrir la vraie vie en Christ.

Qui a su comprendre cela depuis le jour où Jésus a prononcé ces paroles ? Eh bien
pas grand monde : nos églises sont vite devenues et pas que dans le passé, des
dispensatrices de codes et de traditions, des mines de lois morales qui vont toutes
dans le sens inverse de ces paroles révolutionnaires de Jésus. C’est-à-dire qui
sournoisement tentent de nous protéger de ce qui vient de l’extérieur pour ne pas
avoir à s’attacher au combat évangélique primordial qui est de lutter contre nos
intérieurs. Il aura fallu attendre dans nos églises le mariage tout récent entre la
psychologie des profondeurs et la théologie pour voir naître une pensée en accord
avec ces paroles du Christ.
Et cette vérité « Ce qui sort de l’homme, c’est ce qui souille l’homme… » est
pourtant pleine de conséquences tellement bénéfiques pour comprendre toutes les
autres vérités évangéliques :
La première de ces vérités c’est l’amour : non ce ne sont pas les autres qui me
rendent malheureux, c’est bien moi-même ! C’est une idée nécessaire pour
pratiquer l’amour évangélique : non ce ne sont pas les autres qui sont responsables
de ce qui ne va pas en moi. Si moi-même je parviens enfin à m’aimer, alors je peux
aimer les autres et il y a tellement de conséquences pratiques à cette idée pour
notre vie d’église. Par exemple pour moi ici, je dois dire non ce n’est pas parce que
mes paroissiens sont bêtes et méchants que je ne les vois pas accourir à l’église.
C’est sans aucun doute que c’est moi qui ne sait pas leur donner le goût de venir,
mais exactement tout comme un paroissien adulte doit penser d’ailleurs : ce n’est
pas parce que le pasteur ne fait pas ci ou ça, ne dit pas ci ou ça que l’église ne
m’intéresse pas. C’est sans aucun doute que j’ai d’abord à régler quelques comptes
avec moi-même.

La seconde vérité : qu’est-ce que pratiquer la foi ? Pratiquer la foi ce n’est pas se
conformer à des règles soi-disant protectrices pour ma « pureté » et qui me



préserveraient de ce qui vient de l’extérieur : oui je peux manger du porc, oui je
peux être du peuple de dieu sans être circoncis, oui je ne crains rien d’être en
relation avec des gens peu recommandables, oui je peux écouter du rock dit
satanique sans tomber dans le satanisme, oui je n’ai pas l’ombre d’une crainte pour
ma foi en Christ en me confrontant à un monde sans dieu ou en dialoguant avec
d’autres religions, oui mes enfants ne sont pas menacés s’ils fréquentent une école
laïque ou la religion n’a aucune place. Mon vrai combat c’est l’intérieur de moi-
même. C’est là que se cache ce qui me souille.

Alors finissons-en, en appliquant cette parole du Christ sur ce commencement d’une
nouvelle manière de vivre l’église ici dans la prévôté : une nouvelle manière que
nous avons baptisé par8 Et nous nous rendons bien compte qu’il ne s’agit pas de
mettre ensemble les huit réalités des huit paroisses pour faire un par8, mais qu’il
faut adopter une nouvelle vision d’église. Cette mutation rejoint ce que vivent
pratiquement toutes nos communautés en Suisse et part de ce constat : la soi-disant
force et vie extraordinaire de nos paroisses d’antan est tout de même la forme
d’église qui a généré ce que nous connaissons aujourd’hui, elle a fini par devenir
une tradition qui a épuisé toute la vie communautaire, parce que l’on se
s’interrogeait plus sur soi, sur son intérieur, mais beaucoup plus sur les formes que
pouvait prendre notre appartenance à l’église et surtout bien entendu sur le
comment les autres devaient être pour vivre dans notre église.
Le « Ça…, ça c’est toujours fait comme ça ! » est devenu clairement synonyme pour
moi de « Eh bien ça ne peut plus du tout se faire comme ça !» parce qu’en fait plus
personne n’a de plaisir à faire comme ça, même ceux qui le revendiquent souvent
par réaction. La tradition, si elle ne se pratique plus, ne produit plus rien, elle est
mortifère. Elle est forcément devenue un ensemble de pratiques qui honorent des
lèvres, mais dont le cœur reste totalement éloigné de dieu. Alors il est temps de
vivre des pratiques où la foi n’est pas sur les lèvres, mais bien une pratique qui
touche au cœur. Et bibliquement le cœur ce n’est pas le siège des sentiments, mais
bien de tout l’intérieur.
Nous devons apprendre à cultiver ces espaces qui sont le lieu même de la foi, là-
dedans quelque part en nous entre le cœur, les poumons, le cerveau, la rate et le
foie et c’est un travail pour lequel l’église ne peut fournir que des outils : des lieux
de prière accessibles en toute liberté et bien préparés sans avoir de suite quelqu’un
qui veut se charger de cultiver votre jardin à votre place, des rencontres qui fassent
plaisir, qui créent la confiance et qui permettent à chacun d’avancer à sa mesure
dans le débroussaillage de son être, des cultes à peu importe quel moment, mais



des cultes tels que les moines et les moniales nous les font découvrir depuis
toujours et qui privilégient à la fois le silence dans lequel seul Dieu sait parler et
donc la profonde liberté intérieure nécessaire pour que la foi de chacun se
développe. Si le Christ nous invite à remettre en cause les traditions mortes − que
pleins de bonne volonté nous essayons de maintenir à tout prix − c’est sans aucun
doute pour nous faire goûter à la puissance des commencements qu’il veut nous
communiquer.

Amen


