Dieu et I'Etat

24 juin 2012
Temple de Saint-Etienne a Prilly
Guy Lasserre

Quels devraient étre les rapports entre Dieu et I'Etat ou entre la religion, les
religions, et les pouvoirs politiques ? Faut-il que chacun s'occupe de son domaine, la
vie privée pour la religion et la vie sociale pour la politique, comme beaucoup le
pensent aujourd'hui ? Faut-il, puisque Dieu est souverain, que I'Etat lui soit soumis et
suive sa parole ? Ou faut-il, comme le chantait Gilles, « un bon Dieu a notre mesure,
sous le contrOle de I'Etat ? » Si vous regardez dans I'histoire ou dans les pays qui
nous entourent, vous verrez que la maniere dont ces rapports sont vécus est tres
diverse mais partout, ils sont complexes, souvent conflictuels, parfois violents.
Pourquoi en est-il ainsi ? D'abord parce que I'on ne peut pas séparer les domaines
d'influence entre la religion et la politique. L'Etat ne s'occupe pas que des affaires
sociales, mais aussi de la vie privée, par exemple quand il Iégifere sur le droit du
mariage ou des couples. Quant a la religion, elle ne s'occupe pas que de ma relation
intime avec Dieu. Mes croyances déterminent aussi le regard que je porte sur la vie,
le monde ou les autres et donc ma facon d'agir dans la société, que ce soit par ma
maniere de voter ou par mes engagements au service des autres. Ensuite, entre les
religions et I'Etat, chacun a besoin de I'autre et souvent cherche a utiliser I'autre a
son propre profit.

La religion a besoin de I'Etat. Les exemples de I'histoire montrent que quand elle
veut gouverner toute seule, elle n'y arrive pas car ce n'est pas son rble et elle a
probablement en elle un tel absolu qu'elle n'arrive pas alors a faire place a ceux qui
ne croient pas comme elle. Quand les pays européens étaient sous l'influence forte
de I'Eglise, ils ont été incapables de faire une place respectueuse aux croyants
d'autres religions. Juifs et musulmans ont été chassés, éliminés ou ont vu leurs
droits restreints.

De l'autre c6té, I'Etat a besoin de la religion. Il apprécie son soutien qui le lIégitime. «
Au nom du Dieu tout-puissant, amen ! », ainsi commencait la Constitution suisse et
beaucoup de rois se faisaient consacrer par un prétre, se considéraient comme
représentants de Dieu sur la terre. En plus, I'autorité politique a besoin d'une
cohésion du peuple et de valeurs qui favorisent la vie sociale. Or, les religions sont
des groupes qui développent le lien social et proposent des valeurs favorables a la


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2012-06-24/dieu-et-letat

cohésion sociale. La ou I'Etat refuse toute religion, il risque de se diviniser lui-méme
ou de n'avoir comme dieu plus que l'argent, le pouvoir ou le bonheur individuel
immédiat, ce qui détruit le lien social.

Dans la perspective des rapports entre Etat et religion, la religion juive a une
particularité. Elle est devenue une grande religion non pas au moment ou elle
partageait le pouvoir politique, mais apres que les Israélites et les Judéens l'aient
perdu. Cette religion n'a pas été imposée par un Etat. Elle a su donner sens et
espérance a un peuple vaincu et en partie exilé. Sa foi lui a permis de reconstruire
son identité jusque dans la défaite et de traverser les épreuves au cours des siecles.
Cette caractéristique est présente dans I'histoire d'Esdras et a I'époque de son
narrateur. Esdras vit a la cour d'Artaxerxes, un roi perse et son récit se raconte sous
le regne des souverains hellénistiques d'Egypte. Le peuple juif est alors I'un des
peuples d'un grand empire aux religions multiples. De cette histoire que nous avons
entendue, j'aimerais retenir ce matin trois aspects.

Tout d'abord, une fois I'édit du roi publié, Esdras rend grace au Seigneur pour ce
gu'Artaxerxes a accordé au peuple juif. Il reconnait que le Dieu d'Israél a agi par un
souverain étranger et paien. Par lui, Dieu a fait du bien a son peuple. Il peut donc
collaborer aussi avec des personnes qui ne partagent pas la foi juive. Le narrateur
sait bien que le roi ne partage pas cette foi. Dans I'édit, quand le roi parle de Dieu, il
n'utilise pas son nom propre, traduit par « Seigneur », mais parle du « Dieu d'lsraél »
de « votre Dieu », du « Dieu qui est a Jérusalem » ou du « Dieu des cieux ». Cette
derniere appellation est d'ailleurs aussi un des noms du dieu souverain perse.

L'édit invite ainsi le croyant a une attitude ouverte face au pouvoir politique. Méme
si ce pouvoir ne partage pas sa foi, Dieu peut l'inspirer et par lui, faire du bien,
méme a son peuple. Pour nous, cela signifie gue nous n'avons pas le monopole de
I'action juste et inspirée. Comme Esdras, nous pouvons dire a Dieu notre
reconnaissance quand I'Etat accorde a I'Eglise par exemple la possibilité d'avoir une
aumonerie dans les hopitaux, les prisons ou les armées. Nous pouvons y voir un
signe de sa bienveillance envers nous, de méme quand, comme dans le canton de
Vaud, I'Etat assume une part des dépenses de I'Eglise.

Le deuxieme point que j'aimerais relever, c'est qu'entre I'Etat et la religion, il est
possible de faire une sorte de contrat « gagnant-gagnant », comme on dit
aujourd'hui. L'édit d'Artaxerxes définit un mode de relation entre les juifs et I'Etat
dans lequel chacun des deux trouve son avantage.



Pour le roi, par cet édit, il honore le Dieu qui est a Jérusalem. Il le reconnait comme
Dieu des juifs et Dieu des cieux. Il fait pour lui des sacrifices. Ainsi il se montre un roi
pieux, craignant le Ciel et cherchant a éviter la colere divine. En plus, sur un plan
plus politique, il s'attire la faveur du peuple juif. En lui accordant de vivre selon sa foi
et sa loi, il renforce sa cohésion sociale et I'encourage a une attitude favorable au
roi. Pour le peuple juif, il obtient la reconnaissance officielle de son culte et de sa loi.
L'Etat s'engage méme a participer au financement de sa vie cultuelle. Sa loi, qui est
a la fois religieuse et sociale, lui permet de s'organiser selon sa tradition, non
seulement en Judée, mais aussi dans les communautés juives dispersées dans le
royaume. Cette politique correspond a celle des premiers souverains hellénistiques
d'Egypte qui ont favorisé les cultes locaux et la préservation des lois propres aux
peuples de leur empire.

Comme toutes les solutions « gagnant gagnant », celle-ci est un compromis. Chacun
fait des concessions. Certains groupes juifs n'ont peut-étre pas apprécié de voir des
objets cultuels offerts par un roi paien dans leur temple ou des sacrifices offerts de
la part de ce souverain. Cette histoire montre cependant gu'une telle maniére de
faire peut non seulement étre acceptable, mais étre reconnue comme venant de
Dieu. Elle invite donc a rechercher de tels arrangements avec des autorités
politiques qui partagent d'autres convictions religieuses.

A I'époque de Jésus, il existe aussi un arrangement entre les empereurs romains et
les autorités juives. Le judaisme est reconnu dans I'empire comme religion licite, ce
gui lui assure une légitimité et a ses adeptes une certaine liberté de culte. En méme
temps, ses autorités sont censées reconnaitre I'autorité impériale. Celle-ci est
cependant contestée par une grande partie du peuple. Quand les responsables
religieux juifs vont poser a Jésus la question de savoir s'il faut payer ou non I'imp6t a
César, elles lui posent donc une question débattue et difficile. C'est un piege car s'il
dit non, il se mettra en faute par rapport aux Romains et s'il dit oui, il se rendra
impopulaire. Jésus n'est pas dupe et commence par dénoncer le piege. Par sa
réponse, « rendez a César ce qui est a César et a Dieu ce qui est a Dieu », il renvoie
chacun a sa propre conscience et a son discernement. Chacun peut reconnaitre ce
gu'il doit a César et ce qu'il doit a Dieu et agir en conséquence. Jésus ne dénonce
pas le compromis passé mais sa parole en montre la limite.

Comparé a I'édit d'Artaxerxes, I'ordre des instances est inversé. Dans I'édit, les juifs
doivent suivre la loi de leur Dieu et la loi du roi. Les édits du roi autorisent la loi juive
et en méme temps la limitent. Dans la parole de Jésus, le croyant César vient
d'abord et a Dieu ensuite. Dieu reste l'instance ultime. Sa parole est I'autorité



derniere devant laquelle est engagée la responsabilité du croyant. Cette parole
donne au croyant une distance critique par rapport aux attentes de I'Etat.
Religion et Etat peuvent ainsi collaborer et se reconnaitre mutuellement, mais ces
arrangements sont toujours des compromis. lls restent fragiles. lls demandent de
garder, comme croyant, un esprit critique vis-a-vis du pouvoir politique et d'étre
capable de dire non.

Le dernier aspect de cette histoire que j'aimerais souligner est que Dieu apparait
comme celui qui est souverain, mais qui ne délivre pas pour autant son peuple. Sans
doute beaucoup de juifs aspiraient alors a une libération politique et a la
reconstitution d'un état indépendant. Ce n'est pas la solution proposée. Dieu ne
délivre pas son peuple du pouvoir d'Artaxerxes, mais il lui permet de vivre sa foi
dans cet empire étranger et paien. |l veille sur son peuple méme dans un état de
sujétion. Celui qui raconte I'histoire accepte cette solution comme offerte par Dieu.
Pour nous chrétiens aujourd'hui, je crois que cette attitude nous invite a accepter la
réalité de notre situation dans la société. L'Eglise a perdu de l'influence, elle se
retrouve comme une religion parmi d'autres qui ont aussi besoin d'une
reconnaissance publique. Elle peut cependant continuer a vivre dans la confiance.
Dieu veille sur elle et lui garde un avenir ouvert. Sa Parole est capable d'éclairer
encore notre vie et de lui donner sens et espérance. Dans cette nouvelle situation,
nous pouvons continuer a agir dans la vie sociale et politique a la lumiere de notre
foi et de I'Evangile.

Dieu et I'Etat, les religions et la politique, les relations sont toujours difficiles et elles
le resteront. Religion et politique sont des autorités différentes, qui agissent chacune
a leur maniere et qui ont des missions distinctes. Il est bon qu'elles ne soient pas
confondues. Entre elles, des compromis peuvent cependant étre conclus, pour le
bénéfice de tous. Dieu cherche aussi a agir avec des personnes d'autres religions ou
convictions. Nous pouvons donc avoir une attitude ouverte a I'égard des pouvoirs
politiques, étre reconnaissants lorsqu'elles favorisent le bien et critiques au nom de
la Parole de Dieu. Notre foi nous appelle a nous engager dans ce monde pour y étre
témoins du Dieu qui nous fait vivre, méme dans les épreuves. Nous pouvons
partager le sens et I'espérance qu'il nous apporte, nous pouvons collaborer avec
d'autres pour rendre ce monde plus juste et plus fraternel. Dieu veille. Lui aussi est a
I'ceuvre et son regne vient.

Amen !



