
Célébration oecuménique avec les paroisses
réformée, luthérienne, Suisse- Allemande,
catholique chrétienne 
29 janvier 2012
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Jean-Claude Mokry

Chers frères et sœurs en Christ,

Les textes que nous avons entendus ce matin ont été choisis par le Conseil
œcuménique des Eglises de Pologne, qui a préparé les documents pour la Semaine
de prière pour l’unité des chrétiens de cette année.
Les Eglises de Pologne nous expliquent dans la brochure de présentation que leur
choix s’est porté sur ce thème – car la Pologne va organiser ces prochains mois la
coupe d’Europe de football. Une fête européenne avec des millions de supporters
qui auront les yeux tournés vers ce pays. Quelle gloire pour la Pologne -– quand on
se souvient quelle nuit semblait engloutir définitivement ce pays il y a encore 40 ou
50 ans ! Quelle réussite apparente ! Quel changement ! Quelle transformation !
Reste que cette gloire « footballistique » (comme disent les commentateurs sportifs)
ne saurait être comparée à celle qui nous est promise par le Seigneur.
Car ces textes bibliques nous rappellent à quelle gloire nous sommes nous-mêmes
destinés, notamment sur le plan œcuménique ? En effet d’où venons-nous avec nos
divisions entre nos Eglises ? Les ruptures du passé nous ont certes séparés les uns
des autres, probablement autant pour des raisons théologiques que philosophiques,
politiques que spirituelles ou tout simplement aussi des raisons bassement
humaines qui ont tenu à des enjeux de pouvoir dans l’Eglise.
Avec le temps, ces divisions se sont établies comme des confessions, qui semblent
aujourd’hui apparemment insurmontables. Ces structures confessionnelles font
aujourd’hui partie de notre identité chrétienne, de notre patrimoine spirituel – et
elles semblent indépassables.

Cela me rappelle une célébration que nous présidions conjointement avec une
collègue pasteure il y a quelques années. En saluant l’assemblée au début de ce
culte, je soulignais que cette célébration s’inscrivait dans un processus qui devrait

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2012-01-29/celebration-oecumenique-avec-les-paroisses-reformee-lutherienne-suisse
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2012-01-29/celebration-oecumenique-avec-les-paroisses-reformee-lutherienne-suisse
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2012-01-29/celebration-oecumenique-avec-les-paroisses-reformee-lutherienne-suisse


permettre – un jour – de pouvoir nous retrouver ensemble dans la même Eglise. Ce
qui amena la grande surprise de ma collègue qui me dit alors : « Je n’avais jamais
imaginé les choses comme cela !» Pourtant n’est-ce pas comme cela qu’il
conviendrait de voir aujourd’hui le mouvement œcuménique ?
Si nous sommes réunis ce matin dans cette cathédrale, haut lieu de la Réforme,
c’est bien parce que nous sommes en chemin les uns vers les autres. C’est aussi
parce que nous sommes en attente d’une réconciliation entre nos Eglises :
catholique romaine, catholique chrétienne, protestante réformée et protestante
luthérienne.
Pourquoi donc cette réconciliation entre nos Eglises serait-elle impossible à rêver, à
imaginer ou à réaliser – alors que sur d’autres plans, par exemple en politique, dans
des pays en conflit, comme en Palestine, des hommes et des femmes aspirent à la
paix et s’engagent résolument pour que leurs rêves se réalisent. Pourquoi donc ne
pourrions-nous pas, nous aussi, rêver d’unité entre les chrétiens séparés et divisés ?
Il y a 50 ans, qui aurait pu imaginer l’élan de liberté qui traverse aujourd’hui
l’Europe centrale ? Ce que nous rappellent ces textes bibliques, choisis par nos
frères et sœurs de Pologne.
Le texte du prophète Habacuc que nous avons entendu nous invite à rêver à de
bonnes récoltes, même au temps de la désolation, même quand « les vignes ne
rapportent plus rien, même quand les champs ne donnent plus rien à manger,
même quand le petit bétail disparaît des bergeries et qu’il n’y a plus de gros bétail
dans les étables ». Or nous sommes bien loin de ce cas de figure. Nos Eglises ne
vivent pas une telle pénurie. Et même si elles ne sont pas pléthoriques, elles
continuent à œuvrer dans une situation qui ne saurait être comparée à la désolation
décrite par le prophète Habacuc.
Pourtant nous doutons. Nous doutons parce que nous avons tendance à constater –
humainement – les résultats de l’œcuménisme. Certains parlent d’essoufflement.
Comme vous, il m’arrive aussi de me décourager devant ces avancées qui semblent
condamnées à reculer, à tâtonner, à ne plus savoir où l’on veut aller. Comme vous,
je me demande si cette gloire œcuménique à laquelle nos pères ont aspiré depuis
des décennies, si cette gloire ne s’est pas perdue dans mille complexités plus
diplomatiques que spirituelles.
C’est peut-être une des clefs de compréhension de ce processus que les textes
bibliques de ce jour nous permettent de mieux comprendre. Car ce n’est pas
seulement dans nos propres institutions ecclésiales, dans ces structures qui nous
divisent que nous devons puiser nos forces, mais bien dans notre foi commune en
Christ ressuscité.



Plus encore, il ne s’agit pas seulement de nous remonter le moral ou de nous
réconforter, une fois par an, lors de cette semaine de prière pour l’unité des
chrétiens, parce que nous serions découragés ou démobilisés. Il s’agit de nous
laisser transformer par la Parole vivante de Dieu, qui est notre bien commun.

Se laisser transformer, n’est-ce pas à la fois notre vocation personnelle et celle de
chacune de nos Eglises ? De toutes nos Eglises, de celles de tous les disciples de
Jésus-Christ. Car être chrétien, c’est se laisser imprégner par ce message de l’apôtre
Paul aux chrétiens de Corinthe qui nous enseigne cette « chose mystérieuse »,
comme le dit le texte : « Nous ne mourrons pas tous mais nous serons tous
transformés. » Certes l’apôtre parle ici de la résurrection, mais au-delà de la
résurrection, il s’agit en fait de percevoir la relativité de toutes choses, y compris
probablement celle de nos propres institutions ecclésiales, face à cette vie donnée
par le Seigneur, cette vie qui ne finit pas, la vie éternelle.
On pourrait dire que c’est le « cœur » de notre démarche de croyant ou de croyante.
Ce sur quoi se fonde notre foi, mais aussi ce qui nous permet de faire l’expérience
que cette foi en Christ nous rapproche plus qu’elle ne nous divise. Comme vous, je
suis en attente de pouvoir partager tangiblement cette foi, par exemple dans la
« fraction du pain », ce geste dans lequel nous reconnaissons justement la présence
du Ressuscité. Certains parlent de communion, d’eucharistie, de sainte cène.
Pour un disciple de Jésus, ce signe du pain partagé, est le signe d’unité le plus haut
que nous puissions poser ensemble. C’est pourquoi certaines Eglises nous rappellent
aussi que cette communion avec le Christ devrait aussi avoir pour conséquence que
nos Eglises soient ensuite visiblement unies. Il ne s’agit pas en effet de seulement
partager « du pain », mais aussi de rapprocher nos cœurs pour faire que les
divisions du passé tombent et que l’unité de l’Eglise soit reconstruite.
Mais celle-ci ne procède pas seulement de nous-mêmes, mais surtout d’une
profonde transformation spirituelle de chacune et de chacun de nous, sur le plan
personnel comme sur le plan communautaire.

Pour illustrer cela, j’ai apporté ce matin un peu de blé. Des grains de blé que nous
vous offrirons tout à l’heure à la sortie de ce culte. Un petit sachet avec quelques
extraits des textes bibliques de ce jour – 5 grains de blé qui représentent nos 5
paroisses réunies ensemble aujourd’hui. (Je prie les auditeurs de la Radio Suisse
romande de m’excuser de ne pouvoir leur offrir plus concrètement ces quelques
grains de blé…)
Pourquoi ces grains de blé ? Parce que nos démarches œcuméniques ne pourront



porter du fruit, comme le dit Jésus dans l’évangile de Jean, que si « le grain de blé ne
meurt ». Ces grains de blé, c’est en quelque sorte l’image de nos vies qu’il faut
laisser transformer par le Seigneur. C’est l’image de nos cœurs et de nos
intelligences, mais c’est aussi celles de nos institutions d’Eglise. C’est aussi celles de
nos colères, des contentieux et des obstacles qui existent encore sur le chemin de
l’unité entre les chrétiens. Et c’est tout cela qu’il s’agit de laisser purifier en nous,
inlassablement, par « le Seigneur qui transforme tout ».

Un peu comme si nos différents lieux d’Eglises, avaient vocation à être autant de
« moulins » et de « meules » qui viendraient moudre ces grains pour les rendre plus
conforme à l’Evangile. Car c’est à une transformation spirituelle que nous sommes
conviés par le Seigneur, si nous voulons avancer sur le chemin de l’unité, afin de
pouvoir célébrer, un jour, je ne sais quand, tous ensemble, une eucharistie, une
sainte cène, une communion qui rassemblerait toutes nos Eglises, sans laisser
aucune d’entre elles au bord du chemin. Alors sera manifestée à tous, au monde
entier, que l’unité entre les chrétiens est enfin retrouvée. Enfin vécue.
C’est ce qu’exprime un texte du 2ème siècle, la Didaché, qui comprend une des plus
anciennes prières eucharistiques que nous possédions. Un texte qui, curieusement,
ne se réfère pas à la dernière cène de Jésus, mais prend l’image des grains de blés.
C’est sur cette citation que j’aimerais conclure :

Comme ces grains de blé autrefois disséminés sur les montagnes ont été recueillis
pour ne plus faire qu'un même pain, rassemble ton Eglise, Seigneur, des extrémités
de la terre dans ton royaume…

Puisse cette prière être entendue par le Seigneur afin qu’il nous encourage et nous
stimule à poursuivre avec persévérance le chemin de l’unité qui nous mène les uns
vers les autres.
Mais puissions-nous aussi, nous laisser transformer spirituellement et humainement,
comme des grains de blé qui ont vocation à ne faire qu’un même pain – pour nourrir
ce monde, cette « terre habitée », dans laquelle nous sommes envoyés comme des
porteurs et des porteuses de Bonne Nouvelle.

Amen !


