
Culte de longue veille 
24 décembre 2011
Temple de Jussy
Christian van den Heuvel

1ère partie : Jésus lumière pour l’homme (Luc 2, 1 – 20)

Que serait la crèche sans l’âne et le bœuf ? Ils ne sont pas mentionnés dans le récit
biblique et pourtant leur présence vraisemblable fait partie de l’image d’Epinal que
nous propageons quand nous évoquons de la naissance de Jésus. Ils contribuent à
embellir l’atmosphère chaleureuse de la naissance du fils de Dieu. Pourquoi pas !
Bien que je ne sois pas certain que l’aspect attendrissant de l’événement soit le plus
significatif de cette naissance.
Le problème c’est que la tradition n’en est pas restée là. Le besoin de miraculeux
des croyants, une fois de plus a peint une couche de surnaturel sur ce qui – somme
toute – est bien naturel. L’âne et le boeuf se mettent à parler, ce qui est déjà un
exploit mais qui plus est, en latin !
« Le latin des ânes (nous dit la chanson du de l’Abbé Bovet) est connu des bœufs,
l’un croit braire… et dit soudain natus, l’autre pour parfaire, lui répond Christus ».
Personnellement je préfère oublier ce détail qui consiste à diviniser ce que Dieu a
pris tant de soin à humaniser. Notre bœuf est un bœuf et notre âne reste un âne. Ce
dernier par contre joue dans les Evangiles un rôle modeste qui n’est pas fortuit. On
le voit descendant de Nazareth à Bethléem avec Marie sur son dos, quelques jours
avant la naissance de Jésus, puis notre animal réapparaît quelques jours avant la
mort du Maître, accompagné d’une foule excitée qui crie sans comprendre : « Qu’il
soit béni celui qui vient au nom du Seigneur, paix dans le ciel et gloire aux plus
hauts des cieux.» En ces temps troublés, qu’il est rassurant ce Messie, qui certes n’a
pas d’armée à son service, mais qui peut à tout instant appeler à sa rescousse des
légions d’anges qui bientôt, c’est certain, viendront damner le pion à ces Romains
arrogants.

« Vous avez des yeux et vous ne voyez pas, …vous êtes incapables de lire les signes
des temps. » répète Jésus à la foule. Le temps est venu pour toi, Jérusalem,
d’abandonner tes fantasmes et d’accepter la réalité. Le Fils de Dieu n’est pas celui
que tu crois. Il n’a pas d’avantage l’intention de chasser les armées romaines que de

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2011-12-24/culte-de-longue-veille


se jeter du faîte du Temple pour impressionner la foule incrédule.
Dieu d’ailleurs ne s’intéresse pas d’avantage aux ânes qui parlent latin ! Vous êtes
aveugles quand vous refusez la désarmante simplicité du Fils de l’Homme, son
déconcertante humilité et sa scandaleuse fragilité. Or c’est ainsi paré que Dieu a
décidé de vous rencontrer. C’est seulement dépouillé de tout artifice que l’homme et
Dieu peuvent se rencontrer.
Demain, regardez bien la crèche déposée au pied de votre sapin ; oubliez le
boulanger, le ferronnier, le marguillier, le curé, la lavandière ou l’épicière et
concentrez-vous sur l’essentiel : Marie, Joseph, les bergers, les animaux d’une étable
et les mages, c’est largement suffisant pour vous imprégner de cette image qui
annonce si bien le dépouillement et l’humilité de la vie de Jésus.

Par contre vous aurez peut-être d’avantage de peine à imprimer cette simplicité
dans le repas de Noël que vous avez préparé. Qu’à cela ne tienne ! A défaut d’un
repas frugal, essayez tout de même de vivre simplement ce repas de fête qui
s’avère, c’est vrai, souvent bien compliqué. Il faut, pour préserver un peu
d’harmonie éviter les sujets qui fâchent, ne pas placer oncle Gaspar à côté de son
neveu antimilitariste et assumer l’absence de ceux qu’on a volontairement oublié
d’inviter, parce qu’ils ne manquent jamais une occasion de réveiller d’anciennes
querelles.
Supposons tout de même que vous parveniez à éviter ces écueils et que votre Noël
joyeux et harmonieux vous permette d’évoquer l’essentiel : Jésus devenu grand,
mais dont la véritable grandeur sera précisément d’avoir su rester petit, simple et
fragile comme nous, refusant de faire appel à sa condition divine pour fuir cette
humanité qu’il a volontairement accepté d’endosser. (Voyez à ce sujet le récit des
tentations auxquelles Jésus à été soumis dès le début de son ministère. Cf. Mt. 4,1 –
11)

Ceci me fait penser à ces moines français de Tibhirine en Algérie dont l’assassinat a
fait la une de nos journaux il y a une quinzaine d’années et qui, en cette période
troublée, avaient refusé de se mettre en sécurité dans leur patrie, afin de rester
jusqu'au bout, avec ces villageois dont ils avaient décidé de partager la vie. C’est là
qu’ils ont pris racine, c’est là que la mort les rejoindra. Je vois là l’expression de cet
amour parfait qui n’accepte aucune échappatoire. Un véritable ami reste là jusqu’au
bout. Sa fidélité devient alors l’expression même de la tendresse de Dieu.
Mon Dieu, en ce Noël, fais-nous la grâce de voir ce qui ne crève pas les yeux, c'est-
à-dire ton humanité et ta fidélité par cet enfant qui naît à Bethléem.



2ème partie : Jésus, lumière pour tous les hommes (Matthieu 2, 9 – 11)

« Sur vos dromadaires, Mages d’Orient parcourez la terre pour découvrir le roi des
rois. Dans une étable trouvez l’enfant, il est adorable. A lui l’or, la myrrhe et l’encens
» nous dit la chanson de l’Abbé Bovet.
Si l’interprétation de la naissance de Jésus que nous donne l’évangéliste Luc,
rappelant l’indéfectible solidarité de Dieu avec sa création est essentielle à la
compréhension du christianisme, c’est celle de Matthieu qui me semble devoir
montrer clairement le chemin d’avenir du christianisme. Sensible au messianisme
juif qui voyait affluer à la fin des temps les nations du monde entier à Jérusalem y
apportant leurs offrandes et leurs hommages, Matthieu met en valeur la visite des
trois mages orientaux auprès de Jésus. L’ouverture du christianisme aux autres
nations est un élément essentiel de la foi chrétienne, mais qui n’est pas toujours
accepté comme tel.
Pour Jésus l’ouverture aux autres n’est pas d’abord une démarche intéressée qui
consiste à intégrer de nouveaux adeptes à une nouvelle communauté, mais bien
plutôt de leur donner une véritable place dans la nouvelle économie du salut qui
respecte pleinement leur identité. Nos Eglises n’ont-elles pas souvent un regard
condescendant sur les croyants des autres Eglises qu’il faut bien accepter, mais qui
restent convaincus de la supériorité de leur communauté. Ce qui, à l’évidence ne
correspond guère à l’attitude de Jésus.
Du temps de Jésus beaucoup de juifs méprisaient les samaritains impurs de race et
de religion. Or c’est précisément ceux-là que Jésus a pris maintes fois en exemple
pour obliger ses disciples à relativiser leurs barrières religieuses et territoriales qui
les sécurisaient tant.
La Samaritaine que Jésus a rencontrée au puits de Jacob, était profondément
troublée par le fait que certains affirmaient fermement que le centre de la foi se
trouvait à Jérusalem et que c’était là qu’il fallait adorer Dieu. Ceux de son peuple
affirmaient au contraire que c’était en Samarie, au Mont Garizim. Jésus dit alors à
cette femme étrangère cette parole prophétique qui bouleversera la foi de l’époque
et qui devrait continuer à nous interpeller encore aujourd’hui.
« Crois-moi, femme, l’heure vient où ce n’est ni sur cette montagne, ni à Jérusalem
que vous adorerez le Père. L’heure vient où les vrais adorateurs adoreront le Père en
esprit et en vérité. » (Jean 4, 20 – 24). En d’autres mots, la foi ne sera plus référée à
un lieu symbolique et sacré, ni à des pratiques religieuses normatives – bien que ces
dernières s’avèreront toujours nécessaires, mais pas essentielles. La foi devient
d’abord une affaire de cœur, d’amour et de justice.



Les lieux symboliques auxquels sont rattachés nos Eglises : Rome, Constantinople,
Genève, Jérusalem ont leur histoire qui a son importance, mais il y a plus grand que
le catholicisme, l’orthodoxie, le protestantisme ou le judaïsme. Quand le prophète
Isaïe voit les nations du monde entier apporter à Jérusalem l’or et l’encens, quand le
visionnaire de l’Apocalypse mentionne les rois de la terre contribuant à la gloire de
la Jérusalem céleste, ils élargissent la foi aux dimensions de l’humanité !
Mais quelle gloire apportent-ils ? Celle de leur pouvoir, de leurs lieux saints, de leurs
armées, de leurs territoires conquis ? Certainement pas. La gloire pour Jésus est d’un
tout autre ordre. Jésus sera « élevé » – pour reprendre les termes de l’Evangile de
Jean – le jour de sa mort au Golgotha, pulvérisant ce jour-là, comme il l’a fait tout au
long de ce ministère, les images traditionnelles d’un Dieu invincible et tout puissant.
Dieu a volontairement subi les outrages de ceux qu’il venait rencontrer et aider,
sans pour autant les condamner. La « gloire de Dieu », c’est l’incompréhensible
solidarité de Jésus avec les pauvres et les démunis, victimes habituelles de
l’injustice, sans pour autant que celui-ci rejette les auteurs de cette dernière.
Dieu n’est que pardon, voilà la gloire dont toutes nos Eglises et je dirai même toutes
les religions, devraient se prévaloir. L’amour, le pardon et le respect de la justice
manifestés par Jésus-Christ, voilà la splendeur que l’enfant de Noël vient nous
proposer et qui certainement constitue la crédibilité de notre christianisme.
Amen !


