
Etrange Dieu, Dieu étrange 2/4 
6 novembre 2011
Cathédrale de Lausanne
Jean-François Ramelet

Dites, est-ce que ça vous arrive de lire la Bible ? Je veux dire – tout ! – dans la Bible ?
Si je vous pose la question, c’est que l’autre jour, je suis tombé sur le texte de
Nahum. Vous lisez Nahum ? Moi – autant vous le dire – ce n’est pas ma lecture de
chevet ! Dieu exigeant et vengeur. Dieu terrible. Dieu qui ne laisse rien passer !
C’est dans le texte ! De même que son indignation ! Sa colère !
Bien sur ! Le monde n’est pas comme Dieu voudrait qu’il soit. Et je conçois que Dieu
puisse en éprouver quelques peines ! Mais franchement ! De là à se mettre dans
tous ses états, tout de même, Seigneur un peu de modération ! Parfois, une
question m’effleure ! Je la sais impertinente en ce jour ! Mais je vous la partage :
Luther a-t-il vraiment eu raison de vouloir rendre la Bible accessible à tous ?
Car enfin quand je lis ces mots chez Nahum : «Sa fureur déferle comme l’incendie !»
Je me dis qu’il y en a qui ont brûlé des Corans pour moins que ça ! Pour être franc
avec vous ! Dans la Bible, il y a des textes que je redoute. Je les lis du bout des
lèvres et encore ! Parfois je les évite ! Je les lis en croix ! La lecture en croix, c’est
une lecture chrétienne. Je me suis fait ainsi une petite sélection, quoi ! Bien à moi !
Une Bible dans la Bible !
Théologiquement, je sais que ça ne tient pas la route. Je sais que ça ne se fait pas !
Que c’est douteux ! Et que des collègues me le rappelleront sans doute à la sortie
du culte ! Mais c’est plus fort que moi ! J’ai mes textes qui me rassurent. Et puis zut :
au fond M’sieur le pasteur, y’a pas de mal à se faire du bien non ?

Et à ceux qui seraient tentés de me jeter la première pierre – j’invoquerais la
compagnie de Luther qui répugnait à canoniser l’épître de Jacques ! Non, pour tout
dire, il y a dans la Bible, des textes que je redoute ! Tiens, comme le texte du jeune
homme riche ! A chaque fois que je le lis, ce texte, j’en ressors aussi triste que le
«jeune homme». C’est dire, lui et moi, nous avons en commun cette tristesse et un
certain du sens du devoir !
Mais à part ça, la comparaison, s’arrête là. Ce jeune homme, c’est un homme
remarquable ! Il a une rigueur qui m’épate. Devant Jésus, notre homme s’agenouille.
Quel beau geste ! Ses pères s’étaient prosternés devant le veau d’or, lui ne se

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2011-11-06/etrange-dieu-dieu-etrange-24


courbe pas devant n’importe qui ou n’importe quoi. Est-ce que vous vous êtes déjà
posé la question de savoir devant qui ou devant quoi vous vous prosternez en ce
monde ?
Certes, le jeune homme – emporté par son élan – en fait juste un peu trop.
L’imprudent appelle Jésus : «bon maître» et Jésus le reprend sévèrement : «Nul n’est
bon, que Dieu seul ! » Jésus refuse catégoriquement la dévotion et l’allégeance. Il
s’affirme comme l’humble serviteur d’un plus grand que lui. Mais excepté cette
déférence mal placée, ce jeune homme est un homme remarquable, un homme de
bien.
La loi, il l’applique avec zèle, il ne cherche pas à la contourner. Il n’a rien d’un
hypocrite, l’homme est droit, foncièrement droit ! La loi lui demande de donner la
dîme : il donne la dîme ! Vous donnez la dîme, vous ? Moi ? Euh, ben, je crois que je
me réserve le droit de répondre hors antenne ! C’est une question trop personnelle.
Ce qui est sûr, c’est que si je donnais la dîme, enfin si nous donnions tous ensemble
la dîme, eh bien notre paroisse, notre Eglise, le CSP n’en seraient pas là où ils en
sont !

Croyez-moi, le jeune homme riche est un homme de bien ! Et je me prends à rêver :
que serait notre monde s’il n’y avaient que des hommes comme lui ! D’ailleurs,
même Jésus est touché, ému, «il le regarda et se prit à l’aimer». Et voilà que cet
homme magnifique va se prendre «une brossée» monumentale et moi avec ! Je sais
trop bien ce que j’ai en commun avec cet homme : «Une seule chose te manque ;
va, ce que tu as, vends-le, donne-le aux pauvres et tu auras un trésor dans le ciel ;
puis viens, suis-moi.» Quel coup, mes amis, un vrai uppercut qui laisse le jeune
homme groggy et qui ébranle même les disciples et qui me laisse dans les cordes.
A ce moment là du texte : une voix venue de loin se glisse en moi et siffle : «Jésus a-
t-il vraiment dit ?» De la Réforme, j’avais retenu la grâce. Ah la grâce, sola gratia !
Dieu qui se penche vers nous, Dieu qui ne veut pas nous accabler, ni nous
condamner, ni nous culpabiliser. Ben là, franchement, c’est raté ! La sévérité de
Jésus m’accable, ce manque d’indulgence me dérange ! Le jeune homme est triste
et je suis triste pour ce jeune homme et pour moi aussi !
Mais remarquez que cette tristesse est noble. Elle est le fruit d’une lucidité. Le jeune
homme est digne jusque dans la défaite et sa tristesse l’honore. D’un bout à l’autre
du récit, jamais il n’a été prétentieux, ni superbe, ni suffisant et le voilà qui passe
par une prise de conscience spirituelle douloureuse : il mesure l’écart qu’il y a entre
lui et Dieu. Il comprend qu’il n’y arrivera pas, que trop de choses le retiennent et
l’empêchent. Devant Jésus et malgré sa foi, malgré sa fidélité, le jeune homme



découvre qu’il était un dilettante ; en quelque sorte «un touriste».

Au fond, ce n’est pas Dieu qui est étrange, contrairement au titre de cette série de
prédications à la Cathédrale. C’est juste nous qui sommes étrangers à lui. Voilà le
jeune homme écorché, raboté, dépouillé, labouré. Voyez-vous s’il y a une souffrance
salutaire c’est bien celle-ci, mais c’est la seule ! La seule ! La souffrance de se voir
tel qu’on est ! C’est la souffrance par laquelle Luther a passé pour finir par être
libéré par Dieu. Et c’est la même souffrance par laquelle tant d’hommes et de
femmes ont dû passer pour se laisser habiter par Dieu. Car c’est bien là l’enjeu : que
j’appartienne à Dieu.
Que j’appartienne à Dieu, quel programme ! Je le sais au dessus de mes forces.
J’appartiens à tant de choses et tant de choses m’appartiennent. Quand je lis ce
texte, je désespère de moi, parce qu’il y a de quoi. Mais j’espère qu’un jour,
prochainement, le plus tôt je saurai consentir à m’en remettre à Dieu et découvrir
que rien ne lui est impossible – selon les mots fulgurants et lumineux de Jésus.
Découvrir que rien n’est impossible à Dieu, ni même de me regarder tel que je suis
et de m’aimer. Rien n’est impossible à Dieu, pas même de compter sur moi.
Quand Dieu nous visite, c’est inconfortable et il ne faut pas se le cacher. Quand Dieu
nous visite, il éclaire toutes nos zones d’ombres. Et il nous accorde ce don
douloureux de nous regarder en toute lucidité. L’expérience est décapante,
exigeante. Sans compter que l’opération se fait sans anesthésique, Dieu nous visite
à vif. C’est douloureux de se découvrir comme Dieu nous voit. Mais comment
s’émerveiller de sa grâce de Dieu si l’on ne passe pas par là ?

Décidément la grâce n’a rien d’un amortisseur. Elle est exigeante, elle n’a rien d’un
narcotique ou d’un sédatif. C’est sans doute cette marche nocturne, cette prise de
conscience douloureuse et lucide que nous sommes en train de vivre en église,
notre église si anémique, si misérable, si vulnérable.
Certes nous résistons encore. Nous nous débattons, comme de beaux diables. Nous
luttons de toutes nos forces pour garder notre visibilité. Nous faisons tout pour qu’on
nous aime. Mais viendra le moment où nous déposerons les armes. Et où nous nous
agenouillerons devant Dieu, en comptant sur lui, rien que sur lui et où nous
goûterons à sa grâce ! Ainsi soit-il !


