Charité, foi au miracle : attention danger !

9 octobre 2011
Temple de Fontenay
Hélene Kiing

On I'a compris, cette conviction traverse les Psaumes, la Loi, les prophéetes, la Bible,
et bien au-dela : Dieu prend parti pour les faibles, Dieu favorise les défavorisés, Dieu
ne veut pas de l'injustice, il la corrige. Le probleme, pour les croyants, ce n’est pas
tellement cette conviction. Si on prend le risque de croire, c’est plutét en un dieu
juste et bienveillant, qu’en un dieu fantasque, arbitraire et injuste. Le probleme, ce
n'est pas « Dieu prend parti contre I'injustice », c'est que pour dire les choses
poliment : on peine a en mesurer les effets concrets.

En d’autres termes, c’est toutes les fois ou la sombre réalité donne un démenti
cinglant a cette conviction. Toutes les fois ? Oui, toutes ! Et la statistiquement c’est
pas 50-50, c’est plutot 99 contre 1, au moins. Toutes les fois ou les faibles trinquent,
ou les humbles sont encore plus humiliés, ou les tricheurs s’en sortent une fois de
plus - et ou on se demande, non plus ce que fait Dieu (on n'ose plus ! car si Dieu
agit juste une fois de temps en temps, pas plus, c’est encore raté guestion
justice...), on se demande a quoi ¢a rime encore de dire, de croire, d’espérer que
Dieu prend le parti des opprimés ! Lubie masochiste ? Espoir dangereux,
hallucinogene, poison paralysant - ou douloureux a force de déception ?

Plus grave : est-ce que cette foi en « Dieu qui veut la justice » ne laisse pas en fait la
part belle a I'injustice galopante (a force de tourner nos espoirs vers le ciel), est-ce
gu’elle ne fait pas le jeu de la loi du plus fort, de I'écart qui se creuse entre les plus
puissants ou les plus riches, et les plus démunis ?

Ce casse-téte n'est pas nouveau, il est juste tenace. Jetons un coup d’ceil aux
tentatives pour y répondre, développées par la, ou par les, traditions religieuses. La
premiere : le fatalisme. Une sorte de « lacher-prise ». Seul Dieu pourrait faire
quelque chose, nous pas. A force de sentiment d’impuissance, on s’en contente ou «
on s’habitue, c’est tout ». On renonce a s’en sentir porteurs, responsables. Le
fatalisme, c’est un analgésique, un antidouleur en vente libre (Lisez la notice
d’emballage). Ca fait moins mal que I'espoir, I'espoir décu, I’espoir récurrent et
encore décu. Vous pourriez aussi le dire, n'est-ce pas ? Vous en avez I'expérience !
Et ca fait moins mal, aussi, que le sentiment de responsabilité, épuisant - surtout


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2011-10-09/charite-foi-au-miracle-attention-danger

guand il est renouvelé dimanche apres dimanche ! Celui-la aussi, vous le
connaissez, n'est-ce pas ?

Mais I'antidouleur fataliste est un mauvais remede, car il ne soulage en rien les
concernés : les victimes de l'injustice, de I'oppression. Soulager deux ou trois
témoins mais laisser les victimes sur le carreau : non !

La deuxieme réponse ? Bien connue aussi, tout a I'inverse du fatalisme. L'aide ! La
charité, le service, I'action, I’"humanitaire, appelez-la comme vous le voulez : si le
ciel n'aide pas, aide-toi en attendant ! Valeur ajoutée : aide I'autre ! Valeur ajoutée
plus plus : aidez-vous, portez les fardeaux les uns des autres. Mais c’est la version «
a sens unique », de |I'aidant a I'aidé, qui reste la plus connue.

L'aide ? Un remede ? C’est un produit tantét lourd tantot volatile, aux effets variés
selon le dosage et le patient et surtout un produit aux effets secondaires aussi
divers que dangereux.

L'aide, c'est un stimulant, un tonique, qui encourage, qui donne des résultats.
Excellent - mais attention a I'accoutumance et derriere attention a I'épuisement (ca
c’est pour I’ « aidant »). Et pour I’aidé ? Risque d’effet bascule, tantot motivant
tantét déprimant. Risque de dépendance, de perte d’autonomie. Risque d’allergie,
voire d’irritation. (La encore, il faudrait lire la notice d’emballage - au fait, si vous en
avez une, envoyez-m’en une copie, s'il vous plait !).

C’est un produit a utiliser avec prudence, en doses homéopathiques et avec doigté.
J'ai vu des gens l'utiliser ainsi - je pense en particulier aux gens qui travaillent au
CSP, que je vois a I'ceuvre : les assistantes et assistants sociaux, les juristes, les
conseillers, conseilleres conjugales et les personnes qui travaillent a I'accueil-
réception. Aide ? Attention, danger, usage modéré.

La personne qui vient dit peut-étre : « J'ai absolument besoin qu’on m’aide, et vite ».
Ou au contraire : « Je n"ai aucune envie qu’on m’aide, je n’ai pas I’'habitude, j'aurais
honte de demander, mais la je ne sais vraiment plus quoi faire alors je suis quand
méme venue... ».

De la délicatesse - pour accueillir la personne, cette ceuvre d’art, cette fine
orfevrerie de fatigue et de fierté, de détresse, d’expérience, et son fardeau de
besoins concrets, encore a repérer, a comprendre. Attention au dosage de I’ « aide
». Ne pas écraser la personne sous un faux dosage.

Mais I'aide - qu’on I'appelle aide ou action caritative ou ceuvre humanitaire ou ... - a
un défaut majeur : elle s’attaque aux symptémes, mais pas aux causes. Comme un
fébrifuge, qui fait bien baisser la fievre (ce qui est parfois vital dans un ler temps) -
mais qui ne touche pas a ce qui I’a produite. Elle ne s’attaque pas aux causes.

Un exemple extréme. Famine dans la Corne de I'Afrique. L'appel a retenti tout I'été.



Détresse, urgence, des milliers et des milliers de personnes en danger de mort -
I'injustice frappe, hommes, femmes, enfants, vieillards. (Vous vous imaginez juste
un instant, vous, devoir choisir entre aller jusqu’au camp humanitaire a 6 heures de
marche, avec vos deux enfants les moins affaiblis, en laissant sans secours les deux
autres avec vos parents plus en état de marcher - ou rester tous la, en attendant la
mort mais ensemble ? Vous pouvez imaginer ? Je n’y arrive pas...) Des gens, des
associations, des professionnels, se battent pour sauver d’autres gens, chaque
personne sauvée est une personne sauvée, il faut aider.

Mais les causes ? Qui parle des causes ? Des surfaces agricoles entieres, depuis des
années, en Ethiopie, au Soudan, vendues a des pays étrangers, des entreprises ou
des multinationales, et qui produisent des vivres, avec arrosage, engrais et tout,
mais pour |I'exportation, pour les agro-carburants. Sur place, les paysans n’ont plus
rien a cultiver et ne peuvent plus acheter (les prix ont changé, vu qu’on spécule sur
le prix des produits agricoles de base), ca fait des années que le mécanisme famine
est construit. Prét a I'emploi, apres il n'y a plus qu’a ...aider. NON !

Vous vous souvenez de ce slogan de I'aide efficace : « Si tu offres un poisson a un
affamé, tu le nourris un jour, si tu lui apprends a pécher, tu le nourris pour la vie. »
Pas mal mais insuffisant et méme nocif si on s’arréte la. Tu lui as appris a pécher ?
S’il ne le savait pas déja. Alors, regarde donc avec lui pourquoi il y a moins de
poissons qu’avant - ou pourquoi il n’a plus le droit de pécher la ou il y a dix ans
c’était permis et qui péche la maintenant, et avec quel éguipement industriel et
guelles autorisations achetées comment a quelles autorités politiques s’il y en a
encore. Repérer les causes du besoin d'aide - et s’y attaquer.

C’est vrai aussi ici - par exemple pour lutter contre le phénomeéne de
surendettement, qui prend de plus en plus de gens a la gorge. Aider sans remonter
vers les causes - y compris celles qui se logent dans le systeme |égislatif (ou
I’absence de législation, ou son imprécision), ce n’est pas de I'aide, c’est une
illusion. Il faut prévenir et il faut s’attaquer aux causes.

L'aide, I'action caritative, oui, il en faut la ou elle peut soulager - mais elle soulage
seulement. Et elle aide seulement si elle ne capte pas toute I'attention, si elle
n’'absorbe pas tous les efforts, si on ne s’en contente pas, et si on remonte aux
causes et aux origines des besoins d’aide.

Enfin, I'aide souffre de ce travers récurrent : les catégories, celui qui aide, celui qui
est aidé ; aider « les pauvres », quels pauvres, selon quels criteres ? Le
dénominateur a toutes ces définitions - les pauvres, les précaires, les démunis, les



défavorisés - ce sont des personnes dont on parle a la 3e personne. Des
destinataires, presque jamais des acteurs ou des initiateurs qui ont voix au chapitre.
C’est un des dangers inhérents au concept d’aide.

Vers gquelle autre piste se tourner ? Les passages bibliques entendus ce matin en
suggerent deux autres, qui a mon avis méritent le détour. Les antiques traditions
gu’ils représentent n'ont rien a voir avec notre contexte ; nous n’y trouverons
aucune recette simple. Mais leurs auteurs faisaient face a des défis aussi complexes
que les notres. Ce qu’ils mettent en ceuvre, leur fagcon de procéder, peut nous
inspirer dans nos quétes actuelles.

lere piste : Faites régner le droit.

C’'est une piste attestée dans ces deux grands vieux trésors de traditions diverses
gue sont, d’une part la « Loi de Moise », d’autre part les Livres des Prophetes. Tout
le monde et son voisin a des droits et des devoirs. Dont le devoir de reconnaitre les
droits de I'autre. Ainsi, « la Loi » de I’Ancien Testament décline sur tous les tons les
regles a suivre au tribunal et dans les cas de conflits entre personnes : soyez juste,
ne favorisez personne, faites régner le droit, ne bafouez pas les droits du pauvre ou
de la veuve ou de I'immigré...

La vie en société se construit sur la défense du droit égal de chacun - en tenant
compte des plus fragiles. D'ou l'insistance sur le droit sans favoritisme, mais aussi
I’attention aux inégalités réelles, de pouvoir, de moyens, d’influence - qui risquent
de biaiser I'exercice du droit égal. On affirme a la fois I’égalité de tous devant la loi,
et les besoins des personnes précarisées, les plus menacées, les moins défendues
(typiquement dans le langage de ces textes: les pauvres, les orphelins, les veuves et
les immigrés).

Les mesures spécifiques en leur faveur ne sont pas du favoritisme, mais bien un
correctif. Afin que le droit de chacun integre les parametres des plus fragiles.
Remarquez que cette piste « faites régner le droit » suffit, elle se tient et n'a besoin
d’aucun ajout du genre « amour » ou « charité ». Et si le droit est négligé, les
prophetes s’insurgent. C'est une priorité ! Si le droit est bafoué, la pratique
religieuse, le culte par exemple, perd son sens. Et aucune charité ne peut remplacer
le droit.

Derniere piste. Avez-vous remarqué ce passage ?

« Si votre ennemi a perdu son boeuf ou son ane,

rendez-lui I’'animal quand vous le trouvez. »

Etonnant ! Remarqguez, il n’y a méme pas besoin de relooker ou d’actualiser a tout
prix ce sage et antique conseil (du genre : Si votre ennemi a oublié son parapluie,



ramenez-le-lui. Si votre ennemi a oublié ses clés de contact au volant de son Alfa
Roméo, ramenez. Au fait, vous, vous lui rameneriez les clés, ou carrément I'Alfa
Roméo ? Ce n’est pas si simple, d'actualiser !!)

Le constat est clair, factuel, sans jugement ni sentiment. Vous avez des ennemis.
Voici les consignes a leur égard. Oui, vous étes ennemis entre vous. Ne le niez pas !
Donc, voyons comment bien vous comporter entre ennemis. Remarquez, la encore,
aucun ajout, aucune fioriture du genre « amour ».

Constat factuel, loin de toute naiveté, loin de tout sentiment fut-il caritatif. Il y a des
inimitiés au sein de la communauté humaine. C’est ainsi. Qu’en faire ? Attention,
non pas, que faire des ennemis ? Mais : que faire de la relation d’ennemi a ennemi ?
Comment gérer les inimitiés, le fait d’étre ennemis ? Il n’y a aucun groupe a
considérer comme ennemi d’un autre ou de I'ensemble. Il y a des gens qui ont a
gérer d’'inévitables inimitiés, oppositions et conflits. Et ceci, dans le cadre du droit.

Et la, il y a quelque chose a apprendre, aujourd’hui dans notre société. Notre société
gui tend a désigner en son sein des groupes a prendre pour « ennemis », a
considérer comme potentiellement menacants pour I'ensemble et donc pour
lesquels il faudrait sortir du droit, créer une Iégislation a part, plus restrictive, plus
sévere. Comme pour les punir d’appartenir a une catégorie donnée, sans qu'ils aient
commis ni délit ni infraction ! (Etant entendu que tout auteur de délit ou d’infraction,
quel qu'il soit et a quelque groupe social qu’il appartienne doit subir la sanction
correspondante, si on applique vraiment le droit.)

Or aujourd’hui, affirmer que des personnes sont menacantes pour la société parce
gu’appartenant a tel groupe, c’est devenu quasi normal ! Cela fait des années
maintenant que le débat public et politique en est intoxiqué. Avec des
stigmatisations visant, vous le savez, les étrangers en premiere ligne, puis les
pauvres, présentés comme des dangers potentiels, les personnes endettées, les
chomeurs, parfois les jeunes ou encore les personnes atteintes dans leur santé,
présentées a leur tour comme des ennemis du bien public sous prétexte que « leurs
» difficultés vont colter a la société.

Etonnamment, ce sont les personnes dans diverses situations de précarité qui sont
présentées comme des groupes dangereux. Bizarre, bizarre. On en oublie la base du
droit : égalité et sanction du délit et non de la personne ; égalité et mesures
correctives d’appui pour ceux qui ont moins de moyens.

En nous sortant du réflexe de I'aide, voire de la charité, trop souvent présentés
comme « la » solution ; en nous rappelant sans état d’ame que la société est
inévitablement le lieu d’'inimitiés et de conflits, a gérer, la vieille tradition biblique



nous donne une chance. Celle de nous poser non pas dans une histoire de groupes
et de catégories, mais dans un mouvement réciproque, une sorte de « mutuelle ».
Jésus selon I'Evangile de Matthieu, le disait dans la « regle d’or » : Traitez les autres
comme vous souhaiteriez qu’ils vous traitent. On pourrait dire aujourd’hui : Mon
ennemi et moi, nous comptons I'un et I’autre sur le droit. C’'est le top et c'est la base
|

Amen !



