
La pastorale de la jeunesse au sein de l’école
laïque 
4 septembre 2011
Eglise St-Pierre, Porrentruy
Yvan Bourquin

Pasteur Yvan Bourquin : Matthieu 5, 3

Nous vous proposons ce matin 3 notes qui feront écho au Sermon sur la montagne
où Jésus, nouveau Moïse, offre au monde un salut inattendu. 3 notes à la tonalité
particulière qui donneront un accord aux surprenantes harmoniques. Première note :
« Heureux ». Ce bonheur consiste à posséder la seule chose nécessaire, un cœur
simple, pur, pacifique, miséricordieux, capable de révolte contre l'injustice,
incapable de peur en face du martyre. Qu'on ne s'y trompe pas ! Comme le constate
un ancien interprète : « Ainsi les Béatitudes commencent par les larmes et sont
scellées dans le sang. » Ce n'est pas l'ouverture d'une idylle, c'est le prélude d'un
drame ou d'un combat aussi dès le début, les ondes musicales des Béatitudes
vibrent dans l'atmosphère spirituelle de l'humanité en recourant à une large palette
sonore : des tonalités les plus austères au cristal le plus pur.
Nous avons tout intérêt, pour la clarté même de nos propos, de définir les mots que
nous utilisons. Le bonheur fait partie de ces concepts qui connaissent un regain
d'intérêt, d'ailleurs le bonheur, presque par définition, intéresse tous les hommes.
Mais toute la sagesse du monde se réduit à quelques mots d'ordre d'une affligeante
banalité : chacun doit chercher ce pour quoi il se sent fait – tout être est amené à
tendre vers son propre bien – la vie nous offre des possibilités, à nous de les gérer,
voire de les créer. En conséquence, le sage ne désire plus que le réel dont il fait
partie et ce désir est toujours satisfait parce que le réel ne fait jamais défaut.
Heureux celui qui ne désire que ce qu'il sait, que ce qu'il peut ou que ce dont il jouit.
Pour paraphraser Nietzsche, c'est faire d'une chèvre attachée à un piquet l'idéal de
la sagesse et du bonheur. C'est réduire la condition humaine à ses proportions
inférieures, à une sorte de bonheur passif. Les Béatitudes révèlent une réalité
habituellement inconnue ou inattendue, exigeant une décision. Se mettre à la suite
du Christ, c'est se mettre dans les seules conditions efficaces pour réaliser sa
vocation véritable. Quels sont ceux qui ont les dispositions nécessaires pour entrer

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2011-09-04/la-pastorale-de-la-jeunesse-au-sein-de-lecole-laique
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2011-09-04/la-pastorale-de-la-jeunesse-au-sein-de-lecole-laique


dans cette réalité que Jésus a inaugurée et instaurée, sinon ceux qui ont appris à se
détacher de ce qui est pour aspirer à ce qui doit être ?
Adolphe Monod, le grand prédicateur, m'offre une conclusion : « Ce n'est pas par son
côté le plus glorieux, c'est par ses côtés les plus sombres que je veux vous faire
désirer la vie chrétienne. Je veux vous faire voir que les traits même qui vous
répugnent le plus dans cette vie renferment sous des apparences qui vous trompent
des charmes secrets, afin que vous connaissiez que comme la folie de Dieu est plus
sage que la sagesse des hommes et la faiblesse de Dieu plus forte que la force des
hommes, l'amertume de la vie qu'il communique à ses enfants est aussi plus douce
que toutes les douceurs de la vie du monde. »

Abbé Pierre Girardin : Matthieu 5, 4 & 6

Sur la route des vacances, avec un beau ciel bleu et en bonne compagnie, il nous
vient spontanément de l’esprit aux lèvres des chansons de joie, des airs entraînants
et cette musique extraordinaire qui exprime l’allégresse. Mais sur le chemin du
cimetière ou en sortant d’une salle d’audience du tribunal ou en entrant à l’hôpital
ou encore en regardant les images insoutenables du massacre de Norvège, et celles
des enfants de Somalie qui meurent de faim ? Nous savons bien que les plus belles
œuvres des plus grands musiciens sont des «Requiem», des «de profundis» ou des
«Stabat Mater». Dans l’expression musicale, ils ont trouvé leurs maîtres, ceux qui
pleurent – et ils sont nombreux – quelquefois nous sommes des leurs ! Ils se sont
sentis rejoints par ceux qui sont assoiffés de justice, lorsque la révolte bout dans
leur cœur.
«Heureux ceux qui pleurent; heureux ceux qui ont faim et soif de justice.» Le Dieu
auquel nous croyons, Jésus-Christ, Dieu fait homme, est venu rejoindre ces cœurs
brisés et assoiffés de justice. Dans son existence d’homme, Jésus a pleuré et il a
souffert. Il nous annonce que les pleurs et les souffrances font partie intégrante de
notre nature humaine. Bien sûr qu’il importe de chercher à rendre la vie belle et
douce et gaie, mais Jésus nous apprend surtout à assumer la souffrance et les pleurs
de la vie, les assumer parce qu’ils sont incontournables sur notre chemin d’être
humain.
Ils font le chemin difficile, mais après coup, nous nous rendons compte qu’ils sont le
passage qui conduit à la vraie vie. C’est pourquoi heureux sont-ils ! Heureux
sommes-nous de pouvoir assumer cette souffrance humaine et à travers elle,
cheminer vers la vie ! Pour nous accompagner sur ce chemin, nous avons la chance
de pouvoir accueillir la musique des artistes : ils ont vécu eux-mêmes un chemin de



pleurs. Ils ont ainsi pu trouver l’enchaînement des notes qui les expriment. Pour
cela, aujourd’hui, ils nous soutiennent sur notre chemin de vie.

Pasteur Théo Gerber : Matthieu 5, 9

La 3e note de l'accord que nous souhaitons faire vibrer en vous ce matin est une
note pleine de sérénité et d'harmonie. Heureux les artisans de paix, dit Jésus, ils
seront appelés fils de Dieu. Dans notre « village global » où l'information nous révèle
à l'instant les moindres soubresauts de la planète, dans notre monde qui
s’entredéchire, ils sont nombreux, ceux qui souhaitent la paix.
Pourtant, entre parler de paix et être véritablement artisan de paix, un long chemin
reste à parcourir. Souvent et en raison des intérêts en jeu, les actes concrets visant
à désamorcer des conflits nous apparaissent bien timides. Quelle paix sommes-nous
prêts à accueillir? Pour quelle paix sommes-nous prêts à nous engager ? La paix
synonyme de silence que nous imposons aux autres en leur lançant : « Laisse-moi
tranquille, fiche-moi la paix ! »? Ou peut-être la paix en tant qu'absence de remords
ou de culpabilité, celle que nous autoproclamons en affirmant : « J’ai la conscience
en paix ! » ? A moins que nous ne recherchions cette paix qui prend le visage de
l'amour mal compris : « Surtout pas de conflits, pensons-nous. Balayons nos
désaccords sous le tapis de l'oubli. »
Les événements récents nous démontrent que la « paix à tout prix » débouche bien
souvent sur une stabilité précaire, laissant derrière elle le sentiment d'une justice
pour le moins superficielle. On le voit : le mot « paix » peut être perçu de diverses
manières. Cependant, la paix à laquelle nous sommes appelés n'est ni la paix «
confort », ni paix du type « Je m'en lave les mains », ni celle qui veut faire
l'économie du dialogue. Dans cette béatitude, Jésus souhaite nous motiver pour une
paix qui dépasse la satisfaction de notre égoïsme. Il nous invite à tout mettre en
oeuvre pour rétablir l'entente avec notre prochain. L'absence de guerre, de conflit
n'est pas encore la paix. La paix n'est véritablement paix que si elle s'établit sur la
justice. (Es. 9, 6 ; 32, 17)
Nous savons combien fragile est l'équilibre entre paix et conflit et combien nous
risquons à tout moment d'être aspirés par la spirale de la violence. La paix est
toujours passagère, toujours précaire. Il faut donc y travailler sans relâche, la
construire par l'écoute patiente, le dialogue ouvert et notre engagement fidèle à la
suite du Christ afin de retrouver l'harmonie de ce qui, tout près de nous déjà, est
divisé et déchiré.



Une version de la Bible (Chouraqui) utilise l'expression « En marche » pour traduire «
Bienheureux ». En marche les faiseurs de paix ! En marche, chers amis pour une
paix juste, digne des « enfants de Dieu ». Que nos paroles, nos regards et nos actes
traduisent toujours davantage cette volonté de bâtir et d'entretenir avec notre
prochain des relations justes, équitables, en harmonie, « en accord » avec Celui qui
est notre paix. (Eph. 2, 14)


