L'Eglise porte-bonheur ?

28 ao(it 2011
Chapelle de Baden
Michel Cornuz

Un certain nombre d'Eglises alémaniques, dont I'Eglise d'Argovie a laquelle nous
sommes rattachés, lancent ces jours-ci une campagne de communication originale,
une sorte de « loterie d'Eglise », Kirchengliickspiel avec des affiches colorées et des
coupons de jeux a gratter. Les gagnants peuvent aller sur Internet pour voir ce qu'ils
ont gagné et la, ils auront une surprise liée peut-étre a une certaine dose de
déception s'ils s'attendaient a des gains faramineux. Leur gain leur permettra en
effet de financer un certain nombre de lieux ou d'actions d'Eglises qui procurent un
peu plus de bonheur a certaines personnes fragilisées de notre société.

lls découvriront alors que I'Eglise peut aussi étre, au sens propre, un « porte-
bonheur » ! Cette campagne joue sur le double sens du mot Gluck : la chance et le
bonheur. Le bonheur dépend-il simplement de circonstances extérieures ? de la
chance ? ou est-il une réalité intérieure a laguelle nous pouvons travailler ? Nous
sommes donc invités, par-dela |'effet de surprise, a une réflexion plus profonde sur
ce qu'est le bonheur pour chacun de nous, qu'est-ce qui me rend heureux dans ma
vie ? Qu'est-ce qui fait que ma vie est accomplie ?

L'Eglise porte-bonheur ! Cette campagne s'adresse surtout a des personnes qui ont
pris leur distance vis-a-vis de I'Eglise et il y aura déja certainement un premier
étonnement : comment peut-on lier Eglise et bonheur ? Beaucoup de nos
contemporains ont une image plutét négative du christianisme : certains
philosophes a la mode surfent d'ailleurs sur cette image en caricaturant une religion
culpabilisante et pesante, qui met I'accent sur le péché, une religion qui propose
certes peut-étre le bonheur, mais un bonheur si lointain, dans I'au-dela et au prix
d'une fuite des plaisirs de ce monde. Pour beaucoup, le christianisme est plutot un
porte-malheur qui assombirit I'existence et spontanément, les personnes en quéte
du bonheur dans la vie spirituelle se tournent plutét vers le bouddhisme ou les
religions orientales que vers la foi chrétienne.

Si cette campagne peut permettre a certains de modifier I'image gu'ils ont de la foi
chrétienne, ce serait déja une réussite ! Mais cette campagne peut aussi toucher les
croyants convaincus, les membres d'Eglise, au sujet de leur témoignage ! Car


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2011-08-28/leglise-porte-bonheur

I'Eglise porte-bonheur, ce n'est pas qu'un slogan dans l'air du temps, mais c'est
vraiment au coeur de notre foi. Nous nous réclamons de I'Evangile - littéralement
d'une bonne nouvelle ! ou plutdt, avec un sens plus fort, d'une Nouvelle qui fait du
bien, qui procure le bonheur. Est-ce que I'Eglise, les croyants, nous, avons vraiment
été ces porte-bonheur autour de nous ? Si I'image du christianisme est souvent
négative, c'est aussi parce gue nous n'avons pas toujours su vivre de I'Evangile, de
cette Bonne Nouvelle, que nous n'avons pas simplement été heureux, d'un bonheur
contagieux !

Au cceur de I'évangile, il y a le fameux « sermon sur la montagne » de Jésus, dont
nous avons entendu quelques extraits et qui constitue comme une charte du
bonheur pour ceux qui souhaitent marcher a la suite du Christ. Jésus enseigne a ses
disciples un véritable art du bonheur. Il leur donne le secret d'une vie heureuse. Ce
n'est pas étonnant si ce sermon s'ouvre par les béatitudes - ces promesses de
bonheur adressées aux pauvres en esprit, aux doux, aux miséricordieux, mais aussi
a ceux qui pleurent ou qui sont persécutés pour la justice.

Le bonheur proposé par Jésus ne correspond pas forcément a notre image du
bonheur ou a celle qui est véhiculée par notre société. Le bonheur, ce n'est pas une
vie en rose, une vie sans épreuves, mais c'est un bonheur paradoxal qui est capable
d'intégrer aussi tout le négatif de la vie, un bonheur « malgré tout », une attitude
qui permet de traverser les épreuves. Puis le sermon se poursuit avec deux appels
du Christ : Ne vous inquiétez pas et ne jugez pas ! Le non-souci et le non-jugement
sont les voies qui nous permettent d'étre heureux. Aujourd'hui, nous allons nous
arréter sur ce non-souci, dans 15 jours, dans un autre culte radiodiffusé, nous
développerons le non-jugement !

« Ne vous inquiétez pas » nous dit donc Jésus, voila qui peut sonner curieusement a
nos oreilles d'hommes et de femmes naturellement inquiets - a juste titre inquiets !
Nous entendons chaque jour des informations inquiétantes : la crise économique, les
dettes des pays européens, tout cela a des effets sur nos vies. Inquiétude pour nos
retraites peu assurées, inquiétude des plus jeunes par rapport a leur avenir, mais
nos soucis ne sont pas seulement d'ordre matériel ou égoiste, il y a les soucis que
nous nous faisons pour notre santé ou pour celle de nos proches, pour la marche du
monde ou I'état de notre planete. Comment cette invitation a une certaine forme
d'insouciance peut étre recue par une mere de famille qui éleve seule ses enfants,
n'a pas de quoi boucler la fin du mois et doit faire appel aux Cartons du coeur pour
simplement survivre? Une telle exhortation n'est-elle pas indécente?



Il ne faut surtout pas entendre cet appel de Jésus comme un simple conseil
consolateur a bon marché : « Allez, c'est pas si grave, t'inquiete... » , ni comme un
ordre moralisateur qui n'aurait pour effet que de culpabiliser celui qui n'arrive pas a
ne pas s'inquiéter et ainsi de redoubler son malheur. Tous ces il faut, tu dois, y a
gu'a totalement déprimants ! Mais plutot comme une offre d'une possibilité de vie
différente et nouvelle : « Tu peux, en communion avec Dieu, vivre délivré du poids
du souci qui ronge ta vie et amoindrit ton bonheur ».

Jésus propose cette attitude de non-inquiétude comme un chemin vers une
plénitude de vie, un bonheur qui est destiné a tous, indépendamment des
circonstances extérieures ! Il nous propose une forme d'insouciance, de
dépréoccupation de soi, de détachement (vocabulaire spiritualité) ou de lacher-prise
gui nous permettent de nous alléger de tous les fardeaux pesants que nous trainons
sur nos chemins de vie.

Jésus pose d'abord un diagnostic sur ce qui fait que nous nous rendons si souvent
malheureux par nous-mémes : il parle des trésors fragiles que I'on cherche a
accumuler sur la terre ou de notre asservissement a Mamon, au Dieu Argent !

On croit spontanément que plus on a d'argent, de biens, de pouvoir, plus on peut
étre heureux ! Jésus lui nous révele un mécanisme qui fait que nous devenons, le
plus souvent sans en étre conscients, esclaves de ce que nous accumulons pour
avoir une maitrise de nos vies. En fait, a I'origine du phénomeéne de l'inquiétude il y
a une tres grande insécurité qui nous pousse a nous rassurer par I'accumulation de
biens matériels, de prestige aux yeux des autres, d'assurances de toutes sortes qui
en viennent a prendre toute la place dans nos vies et qui loin de nous libérer du
souci le démultiplient et créent une inquiétude perpétuelle.

Cette volonté de maitrise nous pousse aussi a tout planifier pour I'avenir et nous
crispe dans la peur ou l'angoisse de perdre ce a gquoi nous attachons tant
d'importance. C'est ainsi que nous créons notre propre malheur: lorsque nous nous
agrippons a l'avoir (les trésors terrestres), au paraitre (cf. les versets sur I'hypocrisie
religieuse), au faire, comme si nous pouvions fabriquer nos vies par la force de nos
bras. A trop vouloir courir apres le bonheur, comme s'il dépendait de nous, nous
provoquons l'inverse : nous faisons notre malheur. Voila le diagnostic !

Mais si Jésus pose ce diagnostic, c'est bien pour nous aider a sortir de ce mécanisme
mortifere ! Si notre malheur vient de ce que nous cherchons a avoir la maitrise de
nos vies en accumulant des biens pour combler une insécurité fondamentale, ce qui
ne fait que générer les soucis, alors le bonheur ne peut venir que par une



décrispation, une démaitrise, un lacher prise ! Une acceptation de notre fragilité
humaine, de notre manque que nous ne cherchons pas a combler artificiellement :
"Francgoise Dolto traduit la premiéere béatitude par Quel bonheur pour ceux qui sont
en manque jusqu'au fond du coeur, oui, il est a eux le Royaume des cieux !

Mais cela n'est possible aux yeux de Jésus que par une attitude de confiance
fondamentale en un Dieu Pere, et non tyran ! un Pere aimant qui veut notre bonheur
et qui sait ce dont nous avons besoin ! Un Dieu généreux qui nous donne au jour le
jour ce qui nous est nécessaire sans gque nous ayons besoin de capitaliser pour le
lendemain.

Au lieu de l'avoir, du paraitre et du faire, Jésus nous propose de vivre dans |'étre.
Cela peut sonner comme tant de manuels de développement personnel en vogue,
mais je crois qu'on rejoint ce qui est au centre de I'évangile : la grace ! Un mot qui
n'est plus guere compris de nos jours, méme dans I'Eglise, peut-étre parce qu'on
I'entend trop au sens juridique, alors qu'on oublie qu'il signifie simplement la
gratuité, le don, le cadeau !

Voila le secret du bonheur pour Jésus: Nous pouvons recevoir notre étre, nos vies et
par surcroit tous les biens gqui nous sont nécessaires comme autant de cadeaux des
mains de notre Créateur ! Des dons gratuits, sans que nous ayons a les chercher ou
a les mériter, a la maniere des oiseaux du ciel, des lys des champs qui sont la
simplement pour témoigner de la gratuité de |'existence et de l'infinie largesse de la
Providence divine ! Des oiseaux, des fleurs qui sont sans pourquoi, comme la rose
du poéete mystique Angelus Silesius : « La rose est sans pourquoi ; elle fleurit parce
gu'elle fleurit, n'a souci d'elle-méme, ne cherche pas si on la voit. »

Recevoir sa vie des mains du Créateur, go(ter a la gratuité de I'existence, voila le
bonheur ! On peut alors vivre dans la sécurité sans chercher a maitriser sa vie, dans
une confiance fondamentale qui s'affermit de jour en jour. Cette grace se renouvelle
chaque jour, comme la manne dans I'Ancien Testament, c'est pourquoi, nous
pouvons aussi vivre dans le jour présent et non dans le souci perpétuel du
lendemain. La confiance en Dieu nous conduit alors a confier nos vies entre ses
mains, la aussi une forme de lacher-prise. Nous ne fixons plus I'avenir, nous cessons
de vouloir le modeler ou le forcer de correspondre a nos attentes.

Au lieu d'étre rongés par le souci, nous nous laissons portés par |'espérance que «
nos temps sont dans la main de Dieu » comme le chante le Psalmiste. Au lieu de
projeter nos angoisses sur l'avenir, nous pouvons entrer dans le dialogue et vivre la
demande, ce que dit Paul aux Philippiens : « Ne soyez inquiets de rien, mais en toute
occasion, par la priere et la supplication accompagnée d'actions de graces, faites
connaitre vos demandes a Dieu. » Il y a la un échange, au sein d'une relation, faite



de reconnaissance pour les dons recus et de demande confiante pour nos besoins,
dans une attitude de dépendance en un Dieu paternel et généreux!

La question peut encore demeurer : un tel bonheur n'est-il pas au fond bien égoiste
? Cette insouciance ne risque-t-elle pas de conduire a l'indifférence a I'égard des
malheurs d'autrui ? Ce lacher-prise n'est-il pas une fuite de notre monde et de nos
responsabilités ? En fait, si nous pouvons nous dépréoccuper de nous-mémes, si
nous pouvons cesser de nous agripper a nos soucis, c'est pour faire de la place en
nos coeurs pour les autres; si nous pouvons vivre sans inquiétude, c'est pour entrer
dans le projet de Dieu pour le monde : « Cherchez d'abord le Royaume et sa
justice... » Nous pouvons alors vivre décentrés de nous-mémes pour nous ouvrir a
Dieu et aux autres qui surviennent sur nos chemins, comme Jésus lui-méme I'a vécu
tout au long de sa vie.

L'Eglise porte-bonheur ? Cela sera plus qu'un slogan le temps d'une campagne de
communication, si je peux me recevoir comme un cadeau de Dieu et devenir a mon
tour un porte-bonheur pour ceux qui partagent ou croisent mon chemin. Amen !
ds-moi, Seigneur, a dire merci

Merci pour le pain, le vent, la terre et |'eau.
Merci pour la musique et pour le silence.
Merci pour le miracle de chaque nouveau jour.

Merci pour les gestes et les mots de tendresse.
Merci pour les rires et les sourires.

Merci pour tout ce qui m'aide a vivre

malgré les souffrances et les détresses.

Merci a tous ceux que j'aime et qui m'aiment.

Et que ces mille mercis

se transforment en une immense action de graces
quand je me tourne vers Toi,

la source de toute grace

et le rocher de ma vie.

Merci pour ton amour sans limite.

Merci pour la paix qui vient de Toi.

Merci pour les freres et sceurs que je rencontre dans ton Eglise.
Merci pour la liberté que Tu nous donnes.



Avec mes freres et soeurs je proclame ta louange
pour notre vie qui est entre tes mains,

pour nos ames qui Te sont confiées,

pour les bienfaits dont Tu nous combles

et que nous ne savons pas toujours voir.

Dieu bon et miséricordieux,
gue ton nom soit béni a jamais.
Amen !

(Jean-Pierre Dubois-Dumée)

Confession :

Seigneur, nous déposons devant toi tous nos soucis, afin que tu t'en préoccupes;
notre inquiétude, afin que tu l'apaises;

nos espoirs et nos voeux afin que soit faite ta volonté et non la notre;

nos péchés afin que tu les pardonnes;

nos pensées afin que tu les purifies;

toute notre vie terrestre afin que tu la conduises a la résurrection et a la vie
éternelle

Amen

(Karl Barth)

Paroles de graces :

Que rien ne te trouble,

Que rien ne t'effraie.

Tout passe. Dieu ne change pas.

La patience obtient tout.

Celui qui a Dieu ne manque de rien.
Dieu seul suffit!

Que rien ne te trouble,

Que rien ne t'effraie.

(Ste Thérese d'Avila)

Priere d'illumination :



Alors qu'il ne semblait n'y avoir aucun espoir

j'ai discerné ta lumiere dans les yeux d'un enfant.

Alors gu'il semblait n'y avoir aucune joie

j'ai percu ton timbre dans la voix d'un ami.

Quand la vie semblait se décomposer,

j'ai ressenti la douceur d'un rayon de soleil sur ma peau.
Ouvre tous mes sens a ta Présence

afin que je t'aime et sois attentif a toi en toutes choses.
Amen

(Newell, prieres celtiques)

Exhortation finale :
Prends cette gorgée de vie

Mon frére, ma sceur, n’aie pas peur.

Aujourd’hui, prends cette journée qui commence.

Prends cette journée comme tu prendrais un verre d’eau que quelgu’un que tu ne
connais pas aurait préparé pour toi, sur la table, pour ton réveil.

Prends cette journée de vie.

Elle est la, devant toi. Prends-la méme si tu ne sais pas pourquoi on te |'offre.
Prends-la sans te I'expliquer. Prends-la sans honte. Prends-la avec reconnaissance.
Elle est la, a ta portée, pour toi.

Elle t'attend. L’'amour de Dieu est venu te I'apporter, sur la pointe des pieds.
L'amour de Dieu te I'a laissée, la, devant toi, pour toi. Prends-la sans crainte.

Tu ne la prends a personne. Elle vient de |la fontaine de la vie. L’eau de la fontaine,
elle coule pour tous. L'eau de la fontaine, elle coule pour toi. L’eau de la fontaine,
elle coule pour rien si tu ne la bois pas.

Mon frere, ma sceur, aujourd’hui encore, prends cette gorgée de ta vie, prends-la et
dis seulement : Amen et merci.

(Alain Houziaux)



