
L'essentiel de la foi 
22 mai 2011
La Collégiale
Thierry Perregaux

Nous avons tous en mémoire la polémique provoquée par le projet – abandonné –
d’ériger le Cube de Gregor Schneider sur la place du Port comme emblème du
Millénaire de Neuchâtel. Le rejet de ce cube noir, réplique de la Kaaba, révèle la
peur que suscite l’irruption de l’islam dans notre pays. Cette peur s’ajoute à
l’angoisse que nous ressentons comme croyants devant l’effritement de la foi
chrétienne et des traditions qui l’accompagnent. Quand les traditions s’effondrent, il
faut s’interroger sur ce qui est essentiel. A quoi faut-il absolument rester attaché ?
Nous sommes plongés aujourd’hui au cœur d’une crise de la foi, mais un rapide
coup d’œil sur l’histoire de l’Eglise nous apprend que ne n’est pas la 1ère fois.
Souvenons-nous de l’Eglise au 16ème siècle : elle était dans une situation
catastrophique. La foi chrétienne était polluée par toutes sortes de superstitions
nécessitant une réforme énergique. Le Collégiale de Neuchâtel en garde le souvenir,
comme en témoigne la plaque commémorative qui se trouve ici derrière moi où l’on
peut lire: « 1530. Le 23 octobre fut ôtée et abattue l’idolâtrie de céans par les
bourgeois. »
Si on remonte encore dans le temps, on constate que la foi chrétienne traversait
déjà une période de turbulences au 1er siècle à l’époque où Jean écrit la lettre dont
nous venons d’entendre un extrait. Jean écrit sa lettre pour rappeler aux
communautés chrétiennes ce qui est essentiel dans la foi. Le danger qui menaçait
alors la foi chrétienne venait d’une déviance très en vogue qu’on appelait le
gnosticisme. Ce courant de pensée donnait beaucoup d’importance aux réalités
spirituelles, mais ne prenait en considération qu’une partie de l’Evangile. Il
négligeait en particulier l’aspect éthique de la foi.

Notre époque est aussi confrontée à des déviances de la foi. Les sondages
d’opinions nous apprennent qu’aujourd’hui l’intérêt pour les réalités spirituelles
demeure même si les églises se vident. Cet intérêt se manifeste par la recherche et
l’adoption de ce qui paraît le meilleur dans les religions du monde. Chacun se
constitue ainsi une religion à sa convenance. En agissant de la sorte, nous nous
façonnons un dieu qui correspond à notre propre conception de la divinité.

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2011-05-22/lessentiel-de-la-foi


L’apôtre Jean nous met en garde contre cette tentation. Il nous rappelle ce qui
constitue le fondement de la foi : ce n’est pas nous qui pouvons concevoir Dieu,
c’est Dieu qui vient à nous et se fait connaître en Jésus-Christ. Nous sommes ici à la
croisée des chemins. Il y a d’une part la religion des hommes qui essaient de
concevoir ce qui est « en haut », la religion des hommes qui partent à la conquête
de Dieu et d’autre part la religion des hommes qui reçoivent d’en haut la révélation
que Dieu donne de lui-même. Voilà donc le premier volet de l’essentiel de la foi : ce
n’est pas nous qui concevons Dieu, c’est Dieu qui se donne à connaître en Jésus-
Christ.

Et voici le deuxième volet : en se révélant en Jésus-Christ, Dieu nous adresse un
message. Jean écrit :« Voici le message que nous avons entendu de Jésus-Christ et
que nous vous dévoilons : Dieu est lumière et il n’y a pas traces de ténèbres en lui. »
(v. 5) Apparemment c’est un message banal. Toutes les religions disent que Dieu est
lumière. Mais en Jésus-Christ ce message prend une coloration particulière : il
signifie que Dieu qui est lumière fait irruption dans notre humanité, qu’il vient dans
nos ténèbres pour nous en faire sortir.
L’enjeu du message n’est pas seulement de donner une plus juste connaissance de
Dieu, c’est aussi de nous montrer en quoi consiste la juste manière de vivre. Cette
bonne manière de vivre est celle de Dieu lui-même, à savoir une vie faite de
miséricorde, de vérité, de paix, en un mot « de lumière. » Le message c’est que Dieu
nous transmet sa lumière pour que nous nous mettions à en vivre. Ainsi le fait de
mener une vie empreinte d’amour et de miséricorde, de droiture et de serviabilité
devient le signe d’une foi authentique. C’est pourquoi Jean critique avec véhémence
les gnostiques de son époque qui se piquaient de spiritualité mais négligeaient la
mise en pratique de la Parole de Dieu. Il écrit : « Si nous disons : « Nous sommes en
communion avec Dieu » tout en marchant dans les ténèbres, nous mentons et nous
ne faisons pas la vérité. » (v. 6)
Ce combat de Jean pour que la foi chrétienne s’incarne dans une vie en conformité
avec la volonté de Dieu est une nécessité constante. J’ai évoqué tout à l’heure la
crise de l’Eglise au 16ème siècle. Cette crise était aussi celle de la société. La
méconnaissance de la Bible allait de paire avec la dissolution des moeurs. Il a fallu
l’intervention vigoureuse de réformateurs tels que Guillaume Farel pour redonner à
l’Evangile la place fondamentale qui lui revient et entraîner les croyants à vivre
véritablement selon l’Evangile.

En proclamant que Dieu est lumière, Jean nous rappelle aussi que Dieu, en se faisant



connaître en Jésus-Christ, révèle l’état de péché du monde. Ça se comprend
aisément : il suffit d’allumer un projecteur pour que les zones d’ombre soient mises
en évidence. Ainsi en nous plaçant dans la lumière de Dieu nous prenons conscience
de notre péché. La lumière de la perfection met en évidence nos imperfections.
C’est le revers de la médaille. La révélation de Dieu en Jésus-Christ nous oblige à
nous confronter à notre péché. C’est quelque chose que nous n’aimons pas faire. Le
mot péché fâche. Il suscite la réprobation : « Il faut cesser, dit-on, de culpabiliser les
gens. » On rejette la Bible sous prétexte qu’elle est culpabilisante.
Nous touchons ici à un aspect souvent mal compris de l’Evangile. La Bible ne
cherche pas à nous écraser sous le poids du jugement de Dieu, mais à nous donner
accès à sa vie de lumière. C’est ici que la confession des péchés joue un rôle. Nous
n’avons pas besoin de confesser nos péchés pour les faire connaître à Dieu. Il les
connaît déjà. Mais en confessant nos péchés nous manifestons que nous avons pris
conscience de nos zones d’ombre. C’est le premier pas nécessaire pour faire tomber
les obstacles à la lumière de Dieu.
D’autre part confesser nos péchés à Dieu ne doit pas nous faire peur puisque le
message de Jésus-Christ est celui de la grâce de Dieu. « Si nous confessons nos
péchés, Dieu, fidèle et juste comme il est, nous pardonnera et nous purifiera de tout
péché. » (v. 9) Ainsi la confession des péchés prend une valeur libératrice. Elle nous
rend lucides sur notre condition de pécheurs, mais sans défaitisme. Elle nous rend
humbles, mais en même temps elle nous aide à nous réjouir de la miséricorde de
Dieu et elle nous donne l’énergie pour repartir à neuf sur un chemin de lumière.
Jean nous explique en deux mots ce qu’est ce chemin de lumière : c’est la
communion fraternelle. « Si nous marchons dans la lumière comme Dieu lui-même
est dans la lumière, nous sommes en communion les uns avec les autres. » (v. 7)
Lorsque souffle la tempête, que tout s’écroule autour de nous, il faut faire le gros
dos et s’accrocher à l’essentiel. Jean nous en montre le chemin : rester sous la
lumière de Dieu et persévérer dans l’amour fraternel.
Amen.


