Savez-vous ce que vous espeérez ?

14 novembre 2010
Temple de Colombier
Hans-Christoph Askani

Freres et sceurs,

Chaque année depuis I’'age de peut-étre 14, 15 ans, cette saison d’automne me
touche de maniere particuliere. Les journées raccourcissent d’'une semaine a l'autre;
la lumiere est tout autre qu’en été, plus discrete - on est presque reconnaissant
gu’elle soit encore la - et puis I'odeur des feuilles tombées par terre, ces feuilles
humides aux couleurs si variées et qui sont en train de disparaitre. Elle est curieuse
cette période, elle fait penser aux temps passés : I'été avec sa force, le printemps
avec ses promesses et elle fait penser - évidemment - a la fin. Chaque chose va
trouver un jour sa fin, moi aussi, le monde aussi.

Ce n’est pas une pensée agréable et néanmoins elle n'est qu’a moitié douloureuse.
Pourquoi ? Parce que nous appartenons encore a cette vie, a ce monde, a ces
années gui viennent et passent - avec leurs saisons, avec leurs espoirs, leurs joies,
leurs soucis, leurs déceptions, leurs attentes.

L'année liturgique, I'année ecclésiale connait aussi une période qui parle de la fin.
C’est celle que nous vivons actuellement. Nous I'avons remarqué en écoutant
I’épitre, en écoutant I’Evangile selon Luc. L’automne qui nous indique notre finitude
et les textes qui annoncent une fin, parlent-ils de la méme maniere, de la méme
chose ?

Quand Jésus annonce la ruine du Temple, ce n'est pas dans une ambiance fragile,
moribonde. « Comme quelques-uns parlaient du Temple, de son ornementation de
belles pierres ... Jésus dit : Ce que vous contemplez, des jours vont venir ou il n'en
restera pas pierre sur pierre... » (v. 6.)

C’est face a la beauté du Temple, face a sa splendeur, c’est dans un temps ou le
présent semble étre le tout, c’est la que Jésus parle d'un terme. Ce monde aura une
fin. Il n'est pas tout. Il y a, il y aura autre chose que lui. Pour nous aujourd’hui c’est
surprenant. Le monde, nos activités, nos préoccupations, nos succes ou échecs nous
comblent tellement. Autre chose que cela, une autre dimension que celle-ci ne
semble pas exister. C'est ainsi que nous vivons. Avons-nous raison ?


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2010-11-14/savez-vous-ce-que-vous-esperez

Il y a quelques semaines j'ai trouvé par hasard dans un livre un questionnaire que
I’écrivain M. Frisch avait élaboré. Ce questionnaire comportait - parmi beaucoup
d’autres - une question qui me surprenait, si j'ose dire, profondément. « Est-ce que,
a proprement parler, vous savez ce que vous espérez ? » |l faut imaginer la
situation. Un questionnaire. On remplit un papier qui formule beaucoup de questions
concernant notre vie privée, notre vie publique. Est-ce que vous étes plutdt un leve-
tot ou un leve-tard ? Quand avez-vous la derniere fois dit un mot gentil a vos
enfants, quand avez-vous la derniere fois fait un bisou a votre épouse ? Et tout a
coup : « Est-ce que vous savez ce que vous espérez ? » Cela nous tombe dessus !
Est-ce que cela n’appartient pas a un tout autre ordre, a un tout autre raisonnement
? Non plus les petites préoccupations, mais toute notre vie, son enjeu, son horizon,
SOn pourquoi, son « a quoi bon ».

Soyons honnétes : Est-ce qu’il y a quelque chose que nous espérons - non
seulement ici ou la : que notre équipe de foot I'emportera samedi prochain, que
nous retrouverons du travail, que nos enfants réussissent, que la maladie passe.
Non ! Un espoir qui va plus loin encore, qui concerne, qui englobe notre vie entiere,
gui nous concerne - nous dans tout ce que nous sommes.

Nous ne sommes probablement pas habitués a poser cette question, mais ne serait-
elle pas - justement elle - la vraie question ? Ou mettons-nous notre espoir ? Qu’est-
ce que nous espérons a vrai dire ? Question qui lie étroitement notre vie a un, a
notre avenir.

C'est la que le message de Jésus nous regarde. Des le début de son enseignement, il
parle de cela : « ...le Regne de Dieu s’est approché : convertissez-vous... » (Mc 1,
15) Un message qui nous est dit et qui veut que nous changions, que notre vie
devienne autre, que notre vie se déplace.

Dans le texte d’aujourd’hui cela revient. Lui aussi il parle d’un avenir, d’une fin qui
est en train d’arriver. Mais que signifie cette fin ? Le Temple sera détruit, il y aura
des tremblements de terre, des famines... Depuis toujours on a pris I'annonce de
Jésus comme prétexte a faire de calculs : encore autant d’années ! Mais Jésus ne
parle pas de cela. « Prenez garde, dit-il, ...car beaucoup viendront... ils diront : «
C'est moi » et « Le moment est arrivé »... « Ce sont des faux prophetes. »

Non, Jésus ne parle pas de cela. Il n’incite pas au calcul, a la prévision car le calcul -
et méme le calcul du dernier jour du monde - fait toujours partie du monde : de son
cours, de son emprise, de sa volonté de nous faire croire qu’autre chose que lui -
que ce monde - n'existe pas. Le monde et nous, nous faisons complot. Le monde et
nous, nous voudrions qu’il n’y ait rien d’autre, aucune extériorité ; que le monde soit
tout et que tout tombe sous notre maitrise - méme I'avenir. Selon la foi chrétienne



cependant, il y a quelque chose qui arrive au monde; qui vient a lui, a nous.
Adventus dit-on en latin; I'avent : un temps qui vient. Une nouveauté non seulement
dans le monde - il y a beaucoup de nouveautés dans le monde qui sont aussitot des
anciennetés - mais une nouveauté pour le monde.

« Savons-nous a proprement parler ce que nous espérons ? » Permettez-moi de vous
raconter une petite histoire, une petite histoire presque quotidienne.

Il s’appelait M. Duchesne. Nous étions six dans le méme bureau. On se voyait du
matin jusqu’au soir. M. Duchesne était depuis 25 ans dans I'entreprise, plus
longtemps que nous tous. Il était toujours gentil, correctement habillé, presque sans
changement d’humeur, peut-étre un peu solitaire. Il ne parlait pas beaucoup. Du
coup on ne savait presque rien de sa vie privée. Vivait-il seul ou non ?

Une chose cependant était indéniable: il avait un grand amour. Il jouait du violon. I
devait en jouer presque toujours hors des horaires du travail. Car méme au bureau il
ne se séparait pas de son instrument, il arrivait le matin I'étui du violon sous le bras,
gu’il déposait soigneusement contre le mur derriere son bureau et il ne le lachait
pas des yeux. Le soir il le reprenait pour aussitot rentrer chez lui et jouer.

Maintes fois, nous lui demandions de jouer une fois pour nous. Il refusait toujours. «
Une autre fois », disait-il. Le dernier jour avant sa retraite s’approcha. Le directeur
avait prévu une petite soirée. Les invités étaient nous six et le directeur. M.
Duchesne était venu avec son étui, I’avait déposé derriere lui. Nous avions bien
mangé. Le directeur fit un discours, et a la fin, il dit: « Et maintenant, M. Duchesne...
Vous nous l'avez si souvent promis, c’est la derniére occasion; jouez-nous un petit
morceau, un seul petit morceau sur votre violon. »

M. Duchesne hésita, puis il se leva, prit son étui de violon, le mit sur la table et
I’ouvrit avec soin - il nous le montra a tous, il était vide. « Vous savez, dit-il, j'avais
toujours voulu devenir violoniste. Cela n’a pas pu se faire. » Et il s’assit calmement
sur sa chaise.

Freres et sceurs! Que fut cet étui ? Une tromperie, un réve, une illusion, un espoir -
une vie? Peut-étre de tout cela un peu. M. Duchesne vivait avec, vivait pour son étui
ou avec, pour son violon ? Difficile a dire.

L’'étre humain ne peut pas ne pas espérer. Nous venons de I’entendre encore.
Qu’espérons-nous ? Espérons-nous guelgue chose dans notre vie ? Bien s(r !
Beaucoup de choses. Mais espérons-nous quelque chose pour notre vie? Quelque
chose que nous ne pourrions pas nous donner nous-mémes ?

- Une fin, dit 'automne; la fin de I'année se rapproche.



- Une fin, dit Jésus, une fin pour le monde et pour nous tous.

Mais cette fin, dans les deux cas, n’est pas la méme. Dans I'automne I'année s’est
épuisée. Dans la prédication de Jésus: il y a le monde et son cours, c’est vrai, mais il
y a autre chose encore. Le monde n’est pas tout. Il y a quelque chose qui vient a lui,
a nous. Et c’est quoi ?

Une parole. Ce qu’on appelle en langage théologique « le jugement », le « jugement
dernier ». Une parole qui compte, qui compte dernierement, ultimement, infiniment.
Nous connaissons tous cette attente d’'une parole dont semble pour un moment
dépendre notre vie, semble - dans des situations toutes quotidiennes - dépendre ce
gue nous sommes :

- Va-t-il (ou ne va-t-il pas) me demander pardon ?

- Va-t-il (ou ne va-t-il pas) me dire que ce n’est pas vrai ce qu'il a dit hier : que je
suis nul ?

- Va-t-elle (ou ne va-t-elle pas) me dire qu’elle m’aime ?

Aussi surprenant que cela sonne, s’il devait y avoir autre chose encore que le monde
et son enfermement en lui, autre chose que nous et notre enfermement en nous, s’il
devait y avoir autre chose par rapport a cela : cette autre chose va étre une parole.
Y aurait-il une parole qui vaut toute une vie, toute une existence, tout ce que je suis,
tout ce que j'aurai été ? Si une telle parole existait, c'est elle qui serait mon espoir.
La foi chrétienne croit - et tout son croire est la - qu’elle existe. |l y aura une parole
que Dieu me dira et qui vaut ma vie. Il répondra a ce que je suis. Aucun autre ne le
pourra. Mais lui il est la pour cela. Il est le Dieu de cette parole: réponse a notre vie.
Savez-vous, a vrai dire, ce que vous espérez ? Oui.

Amen !



