
Ne rien risquer c'est tout perdre 
24 octobre 2010
Temple de Saint-Blaise
Raoul Pagnamenta

Depuis tout petit, quand j'entendais cette histoire des pièces d'argent, un détail me
frappait. Pas un détail important et pourtant. Dans cette parabole Jésus révèle
l'existence de banques en Palestine au premier siècle de notre ère ! Moi qui pensais
que ce genre d'institution ne devait souffler que 200 bougies au maximum. Et non !
A l'époque de Jésus il y avait déjà des banques en Palestine ! Elles étaient assez
sûres pour qu'on y confie son argent et elles devaient l'investir puisqu'on y touchait
un intérêt.
A croire que déjà à l'époque de Jésus on était confronté à l'inflation, au placement
d'argent, à la spéculation. Comme aujourd'hui ils étaient des sujets de discussions et
Jésus en fait le décor de la parabole que nous venons d'écouter. Et je dois vous
avouer une chose : Après ce qui s'est passé ces dernières années je comprends un
peu mieux l'homme qui a enterré la pièce d'argent qu'il a reçue. Quand l'avenir est
incertain, quand les banques elles-mêmes vacillent, quand on entend parler de
faillites, de pertes, de dettes, quoi de plus sûr qu'un trou dans la terre. Notez : c'est
même plus astucieux que de mettre ses billets sous le matelas. Au chaud, bien
nichés dans le humus du sol mouillé, dans un endroit que nous seuls connaissons,
notre argent est à l'abri de tout imprévu.
A plus forte raison s'il ne s'agit pas de notre propre argent, mais de l'argent qui nous
a été confié, par un maître exigeant de surcroît. Notre pauvre serviteur : quelle
dévotion, quel respect, quel honnêteté vis-à-vis de son maître ! Il ne profite pas de
l'argent confié. Il utilise toute son intelligence et tout son savoir pour que rien
n'arrive à la fortune de son maître. Pourquoi le maître ne le loue-t-il pas ? Pourquoi
est-ce qu’il le punit ?

Le troisième serviteur est le seul qui a montré du respect pour la fortune qui lui a été
confiée. Pendant que je me pose ces questions la pensée des deux autres serviteurs
ne cesse de me hanter. Je ne devrais pas me soucier d'eux. L'histoire s'intéresse
surtout à celui qui a enterré l'argent pour le protéger. Et pourtant une curiosité
malsaine me titille: d'où vient tout cet argent qu'ils ont gagné? Dans l'espace d'une
absence ils ont doublé leur gain.

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2010-10-24/ne-rien-risquer-cest-tout-perdre


Je pense qu'à l'époque de Jésus il ne devait pas être plus facile qu'aujourd'hui de
faire profiter autant son argent. Et je pense que déjà à l'époque de Jésus on gagnait
en fonction des risques qu'on était prêt à prendre. Et à l'époque de Jésus déjà c’était
jugé immoral de risquer l'argent d'un autre. Or les premiers deux serviteurs
reçoivent les éloges alors qu'ils ont probablement spéculé et pris de gros risques
avec l'argent de leur maître.
C'est pas juste ! De qui se moque-t-on ? Pourquoi le maître leur fait des éloges ?
C'est pas moral ça ! Et si au lieu de gagner ils avaient tout perdu ? Au fond c'est une
possibilité qu'il faut toujours tenir en considération. Quand on risque on peut aussi
perdre. Jésus nous parle de deux serviteurs qui ont risqué et qui ont gagné et d'un
serviteur qui n'a pas risqué et a tout perdu. Pourquoi ne parlerait-il pas aussi d'un
serviteur qui aurait risqué et tout perdu?
Il avait trois serviteurs à disposition, pourquoi en faire gagner deux, pourquoi ne pas
en réserver un pour un troisième aboutissement probable ? Cette parabole suscite
tellement de questions que je me demande si Jésus l'a racontée pour nous enseigner
quelque chose ou pour nous faire réfléchir.
Ce qui est promis aux deux premiers serviteurs nous laisse entrevoir qu'il s'agit ici
de quelque chose de plus important que de l'argent. Peut-être nous devrions
changer de perspective pour mieux goûter la profondeur de cette brève histoire.

Parce que l'argent nous permet d'entrer en relation avec d'autres êtres humains,
parce que l'argent nous permet d'échanger des biens, parce qu'il nous donne
l'illusion que notre avenir est assuré si nous le possédons, parce que le risque de le
perdre nous hante, parce qu'il nous donne du pouvoir, parce qu'il nous donne la joie
d'un instant, parce qu'il est la cause de beaucoup de soucis, parce qu'il nous
échappe, l'argent ressemble à notre vie et notre relation à l'argent révèle ce qui se
cache au fond de notre cœur.
Et c'est pourquoi Jésus s'inspire du monde de la finance pour sa parabole. Ce monde
est le décor idéal pour mettre à nu le cœur humain et aussi lui permettre de
changer. Évidemment Jésus ne s'intéresse pas à nos stratégies de placement, il
s'interroge plutôt sur nos choix de vie. Parce qu'il paraît que vivre c'est un peu
comme placer de l'argent : vivre c'est un métier à risque.
Malheureusement – ou heureusement – ce qui nous attend nous ne le connaissons
pas. Chaque choix dans notre vie nous réserve de bonnes et de mauvaises
surprises. Et hélas, c'est peut-être pas juste mais même quand nous ne choisissons
pas, des conséquences nous attendent. Ce qui est sûr c'est que chaque choix que
nous faisons est un pas dans un terrain instable. Un pas dans l'inconnu. Et la



tentation est grande d'essayer de rendre ce terrain plus stable et l'avenir plus
prévisible.
Beaucoup de science est consacrée à éliminer les inconnus de l'existence. Nous
pouvons prendre des précautions pour ne pas être surpris par l'avenir ou l'être le
moins possible. Mais chaque précaution n'est-elle pas aussi une prison ? Et quand
ces précautions se transforment en obsessions ne risquons-nous pas d'enterrer
notre vie ? comme le troisième serviteur a enterré l'argent qui lui a été confié !

Imaginez-vous de pouvoir vous construire un immense château que vous ne
quitterez jamais. Aux pieds de la porte des gardes armées contrôlent qui entre et qui
sort. En principe seulement votre cuisinier et votre médecin ont droit de passage et
toujours sous la haute surveillance de caméra que vous contrôlez vous-mêmes.
Et vous dedans, étendu sur le lit, vous évitez de le quitter de peur qu'il ne vous
arrive quelque malheur, vous ne bougez que si c'est nécessaire, vous évitez les
mouvements brusques, les nouvelles traumatisantes, vous vous nichez sous des
couvertures qu'on a pris le soin de stériliser, vous vous nourrissez peu, pour que le
processus de vieillissement soit ralenti et ainsi vous espérez pouvoir vivre jusqu'à
150 ans.
Si vous mesurez la qualité de la vie à sa longueur vous avez de bonnes chances de
réussir, il est très probable que votre nom soit immortalisé dans le livre des
Guinness. Vous pouvez aussi décider de vivre autrement mais c'est à vos risques.
Vous pouvez quitter votre lit, sortir de votre château, prendre le chemin du village,
parler avec les personnes que vous rencontrez, même les étrangers, entrer dans les
magasins pour faire vos commissions.
Vous pouvez aller encore plus loin: vous pouvez décider de quitter votre village ,
prendre l'avion, visiter des contrées inconnues, de frapper à des portes étrangères,
manger avec les gens de passage dont vous ne connaissez pas le nom, parler avec
ceux qui pensent différemment que vous, connaître d'autres cultures, d'autres
façons de penser.
Plus vous vous exposez, plus vous risquez; à la fin vous serez marqués par la vie,
vous aurez des blessures, vous perdrez aussi peut-être quelque chose, peut-être
tout. Mais vous ne resterez pas sans rien: il vous restera les histoires de ce que vous
aurez vécues et vous pourrez les raconter à vos petits-enfants.
Et ce que vous aurez à raconter est la marque que le monde a laissé des traces dans
votre existence et que peut-être votre existence a laissé des traces dans ce monde.
Nous laissons des traces seulement quand nous apportons quelque chose de
nouveau et nous apportons quelque chose de nouveau seulement quand nous



risquons d'embrasser avec confiance cet avenir que nous ne maîtrisons pas. Je
pense que Dieu se réjouit comme au premier jour de la création quand quelque
chose de nouveau surgit dans ce monde.
Je pense que chaque changement offre à Dieu l'occasion de poursuivre et d'apporter
plus de beauté à son oeuvre. J'oserai dire que même les mauvaises surprises sont
une nouveauté qui rendent un récit de vie intéressant et enrichissent ce monde.
L'important c'est de garder le courage et la confiance de continuer à affronter
l'inconnu et à poursuivre.
C'est peut-être la raison pour laquelle il n'y a pas de perdants dans la parabole, il y a
ceux qui gagnent et ceux qui ne gagnent pas, il y a seulement des attitudes sensées
et des attitudes insensées face aux incertitudes de la vie. Les deux premiers
serviteurs se présentent avec quelque chose de nouveau dans les mains et sont
associés à l’œuvre du maître en vue d'un projet plus grand, le troisième ne présente
que ce qui existait déjà, sans valeur ajoutée.
Dieu qui dans ce monde continue à créer et nous demande d'être ses collaborateurs,
Dieu nous associe dans son oeuvre artistique et créatrice quand nous osons risquer
et être ouverts au changement au lieu de le craindre. Mais ce n'est pas tout, par
Jésus Dieu nous révèle aussi la direction où il a envie de faire tourner le monde.
Cette parabole ne nous interroge pas seulement sur notre attitude à l'inconnu et
notre capacité à prendre des risques. Jésus a un projet concret en tête, il a quelque
chose de nouveau qu'il nous invite à risquer.

Pas chaque nouveauté est bonne. Il y a beaucoup de créativité qui est suggérée par
la peur. Et il y a de l'imagination qui ferme ou lieu d'ouvrir. C'est pourquoi Jésus ne
nous invite pas seulement à oser mais nous montre une direction. Matthieu nous
raconte cette parabole au moment où il nous livre le dernier grand discours de Jésus.
C'est une sorte de testament, il parle de la fin des temps et du commencement
d'une nouvelle ère.
Cette nouvelle ère il l'appelle le Royaume des cieux. Pour le décrire il utilise deux
paraboles, dont celle que nous avons entendue. Un maître confie des pièces
d'argent à ses serviteurs. Et spontanément nous secouons la tête : Dieu nous aurait-
il aussi confié des pièces de monnaie ? Peut-être et l'effigie qui se présente sur les
pièces de monnaie que Dieu nous confie n'est pas celle de César, ni celle d'une
nation quelconque mais celle du Royaume des cieux. Seulement cette effigie est
vague, pas facilement reconnaissable. Il est difficile de décrire le royaume des cieux,
plus difficile que de visualiser le règne de César.
Dans ce dernier discours de Jésus le Royaume des cieux est lié à la persévérance de



cinq vierges sages, au courage d'oser de deux serviteurs, à l'attention que des gens
auront porté sans le savoir aux plus faibles. Dans d'autres discours de Jésus il est lié
à cette foi qui le voit surgir dans les situations les plus improbables ou à l'invitation à
oser le pardon, à offrir l'autre joue à ceux qui nous frappent, à aimer nos ennemis.
Si le Dieu de Jésus était un Dieu qui voulait tout maîtriser, comme le troisième
serviteur qui veut être sûr de ce que va devenir son argent, le royaume des cieux
aurait des traits plus précis. Si Dieu tirait les ficelles de l'univers Jésus n'aurait pas
eu besoin de paraboles pour parler du Royaume des cieux, il l'aurait décrit et nous
aurait dit le jour et l'heure que Dieu aurait choisi pour l'établir.
Mais Dieu ressemble lui-même aux premiers deux serviteurs, il ne veut pas tout
maîtriser, il n'impose pas, il ose, il propose. Il propose, il nous veut de la partie, il
nous fait confiance et il risque. Il risque en nous faisant confiance, il risque son
royaume, il risque son projet mais il risque parce qu'il pourrait gagner plus : non
seulement notre obéissance, mais surtout notre amour.
Et pour cela il faut du temps et il faut du courage. Il faut du courage à Dieu, il le faut
à nous aussi. Pardonner, offrir l'autre joue, aimer ses ennemis, ce n'est pas facile
d'oser des comportements si audacieux dans ce monde. Celui qui est le plus armé,
celui qui a le plus d'argent, celui qui sait mentir et manipuler a la meilleure partie
dans ce monde. Il faut donc avoir le courage d'oser d'être différent.
Au cours de l'histoire des hommes et des femmes ont entendu l'invitation de Jésus
d'oser le royaume des cieux et ont risqué. Certains ont été tués, d'autres ont été
oubliés. Vaut-il vraiment la peine d'oser et de risquer de placer notre vie dans la
monnaie que Jésus nous tend ? 2'000 ans après qu'il nous a parlé du Royaume et
qu'il nous a invité à l'accueillir, rien ne semble avoir changé. Guerres, escroqueries,
mensonges ont toujours la main haute. Et pourtant que serait ce monde et que
serait notre image de l'être humain sans des êtres qui ont risqué le même pari de
Jésus, sans des êtres comme Martin Luther King, mère Térésa ou François d'Assise ?
Et qu'est-ce qui est en train de détruire ce monde sinon notre besoin de maîtriser.
Notre peur de l'autre, notre peur du manque, notre peur de notre faiblesse sont en
train d'enterrer ce monde dans la violence, le mensonge et l'avarice. Risquer la paix,
risquer l'amour, risquer le pardon paraissent aujourd'hui comme à l'époque de Jésus
des paris impossibles, des paris très risqués, mais peut-être aujourd'hui, plus qu'à
l'époque de Jésus, ce sont les seuls paris qui nous feront gagner quelque chose.


