
Qu’est-ce que la vraie nourriture ? 
16 mai 2010
Temple de Carouge
Kurt Veraguth

En préparant ce culte j'ai demandé autour de moi ce qu'est la vraie nourriture. Pour
les uns, c'est la nourriture spirituelle, pour d'autres ce qui nourrit l'âme. Deux
enfants m'ont répondu du tac au tac : C'est la nourriture bio. Leur réponse est assez
proche de ce que le Maître incite à promouvoir : une nourriture pour la vie. En effet
'bio' signifie la vie. Cela n'empêche pas ces enfants de préférer des 'scrounches' et
autre 'splatchers' industriels aux légumes regorgeant d'énergie.
La nourriture qui demeure ne semble pas toujours être à notre portée ni même
souhaitée. Mais aujourd'hui – comme au temps de Jésus – il reste la faim d'une autre
nourriture, la faim d'un autre partage. Donne-nous ce pain-là ! Justement, beaucoup
de ces gens qui cherchaient Jésus sentaient qu'ils avaient participé à un événement
exceptionnel : le pain convivial s'était multiplié. Quelques pains avaient nourri 5000
personnes ! Pour une fois il y avait du concret. Sans piège, sans frais cachés. La
générosité de la vie était au rendez-vous. Cette fois-ci, il y avait à manger, vraiment
! D'autres gens revenaient, parce que le pain gratuit c'était trop bien. Il fallait que ça
se reproduise !

Jésus, lui, n'entendait pas répéter l'événement : « Maintenant c'est à vous d’œuvrer
pour obtenir une nourriture qui demeure en vie. » Mais comment ? Jésus leur
répondit : « L’œuvre de Dieu c'est de croire. » Nous y reviendrons. Car les
interlocuteurs avaient du mal à entendre cette réponse ! Leur réaction fut
immédiate. Oui, mais qui es-tu pour nous dire cela ? De quel droit nous parles-tu de
la sorte ? Qu'est-ce que tu as à ton actif ? » Ils sentaient bien que l'interpellation les
concernait et que cela allait coûter. Il n'y a pas de travail sans effort. Ils sentaient
également que c'est ce travail-là qu'il faut accomplir, car il porte en lui la promesse
de vie.
Je pense que cela n'a pas changé aujourd'hui. Lorsque le Maître nous offre sa grâce,
sa nourriture, nous accourrons. Mais lorsqu'il nous parle d'exigence, ça tousse
d'abord, puis, si l'on peut, on se met au travail. Pourtant, nous avons tout à gagner à
nous y engager.

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2010-05-16/quest-ce-que-la-vraie-nourriture


Revenons donc à l’œuvre de Dieu. L’œuvre de Dieu c'est de croire. Croire est donc
un travail. Cela fait peut-être tousser ceux et celles qui disent : « Je n'ai pas la
foi. Il y a les chanceux qui ont la foi, mais moi, je ne peux pas croire. » Croire n'est
donc pas seulement un don mais aussi un effort. L'interpellation de ceux qui sont
venus trouver Jésus est instructive à ce sujet. Ils disent : « Au désert nos pères ont
mangé la manne, un pain qui vient du ciel. » Ils pensent à la chance providentielle
des pères, d'avoir été nourri dans le désert par le ciel. Or, Jésus prévient de ne pas
confondre : la manne n'est pas en soi pain du ciel, elle le devient.
Car « manne » veut dire « qu'est-ce que c'est » ? Les pères se sont nourris de la
question. Le « qu'est-ce que c'est » ne pouvait être stocké pour le lendemain sans
pourrir. Les pères vivaient donc avec la question chaque jour à nouveau. Et ce
questionnement est devenu pain du ciel pour eux. Le premier travail de la foi
consiste donc à tenter de lire les signes. En l'occurrence la question se pose pour
nous : que veut dire être nourri ? La multiplication du pain est-elle un but en soi ?
Nous nous souvenons que le pain a été partagé. Les cinq mille qui ont mangé ce
jour-là sont devenus des co-pain. Avec qui suis-je prêt à partager mon pain ? Nous
nous souvenons aussi d'une incitation à multiplier du pain, diabolique celle-ci : de
transformer des pierres en pain. Une production industrielle. Mais la parole du
maître met une limite : l'homme ne vivra pas de pain seulement, mais de toute
parole sortant de la bouche de Dieu. Que signifie cette parole aujourd'hui dans une
société boulimique ? Le travail de la foi est d'abord une quête, mais une quête
vivifiante.
Un deuxième travail de la foi est l'adhésion au Christ : L’œuvre de Dieu c'est de
croire en celui que le Père a envoyé. Ce travail-là fait tousser davantage. Car nous
perdons une part de notre autonomie. En effet, l'envoyé fait la volonté de celui qui
l'a envoyé (c'est d'ailleurs le sujet de la suite de notre texte). Consentir à dépendre
d'un autre dans notre société individualiste relève d'un travail sur soi.
Cependant l'adhésion au Christ n'est pas à comprendre comme une soumission, un
esclavage. Une image me vient à l'esprit à ce propos : ce sont les vélos électriques.
Un jour un automobiliste décide de faire le pas d'en acquérir un. Il passe d'un mode
de transport confortable à l'abri du vent à un autre où il faut pédaler sur un engin
qui nous expose au vent, au soleil et aux intempéries. Le travail consiste à se défaire
des liens à ce moyen de transport confortable mais polluant et cher pour
s'accommoder à l'autre qui est plus physique, mais qui donne une autre liberté.
Adhérer au Christ signifie revoir nos liens. Est-ce que ce sont des liens de
dépendance ? Est-ce que ces liens se font au
détriment d'autres personnes ? Le lien au Christ nous ouvre à un monde



d'abondance partagée, d'enrichissement durable en vie et surtout nous relie à la
source de vie. En cela j'aime bien l'image du vélo électrique. Il y a une synergie
entre la force fournie par la pile et celle des mollets. On ne sait jamais exactement la
part de chacune. Mais dans tous les cas la batterie peut se recharger à n'importe
quel moment, cela se fait même en chemin.

Cette dernière remarque nous amène à une autre réflexion. Dans notre texte y a un
glissement de sens entre le début et la suite du texte concernant le mot « travail »
ou l’«œuvre». Au début Jésus dit : il faut vous mettre à l' œuvre pour une nourriture
qui demeure. Ensuite les interlocuteurs parlent des œuvres de Dieu. Et Jésus
reprend leur expression, mais au singulier : l'œuvre de Dieu. Il est clair, Jésus
interpelle : préoccupez-vous à travailler pour ce qui nourrit et fait progresser la vie.
Les auditeurs pensent dans une conception terre à terre de la religion de faire des
(bonnes) actions pour Dieu, en quelque sorte pour gagner le ciel. Jésus en répondant
au singulier brouille les pistes à ce raisonnement. Car dans sa formulation nous ne
savons pas exactement qui au juste est l'auteur de l'action. Et nous revenons aux
vélos électriques. Les uns pédalent pour croire et l'autre y met son énergie. Le
résultat est très fructueux et se solde d'un excès de vie. Mais le plus beau et c'est
avec cela que nous conclurons, c'est que l'antique malédiction du travail où la sueur
du front n'engendre qu'épines et ronces est transformée par cette synergie en
bénédiction où le pain de Dieu donne vie au monde. Amen !


