
Dom Juan féminin ? 
25 avril 2010
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Vincent Schmid

Nous retrouvons Jésus et la femme Samaritaine en grande discussion au bord du
puits de Jacob. A l’endroit précis ou jadis, selon la Genèse, le patriarche rencontra la
jeune bergère Rachel pour en tomber éperdument amoureux. Ce matin, je vais
m’intéresser au personnage de la Samaritaine.
Chacun connaît le mythe de Dom Juan dont Molière a fait une comédie. Dom Juan se
plaît à se promener de lien en lien. Il va de conquête en conquête, accumule les
satisfactions passagères, mais ne trouve jamais l’apaisement. Au fur et à mesure
que la pièce progresse, il gagne en intensité dramatique. Les questions que se pose
le spectateur sont : Que cherche Dom Juan en réalité ? Que signifie sa quête égoïste
qui se moque des conventions ? Est-il seulement un cynique, un méchant indifférent
ou poursuit-il quelque chose qu’il est incapable de formuler par lui-même ?
Le récit de Jean n’explique pas les circonstances qui ont fait que cette femme a eu
cinq maris successifs plus un concubin. Rien n’indique qu’elle ait été cinq fois veuve.
Ni qu’elle ait été cinq fois répudiée. Il est donc permis de croire qu’à l’image d’un
Dom Juan au féminin, elle s’est promenée de lien en lien. Je partirai de cette
hypothèse.

Tu as eu cinq maris et celui que tu as maintenant n’est pas ton mari, en cela tu dis
vrai… Jésus ne se place pas ici sur le plan des considérations morales. Il ne parle ni
de faute ni de péché, ces mots ne sont pas prononcés. Il ne « sermonne » pas cette
femme, si vous me passez l’expression. Il la considère simplement telle qu’elle est
dans son parcours de vie, sans s’attarder à prononcer sur elle un jugement favorable
ou défavorable.
Que signifie la trajectoire individuelle de cette femme ? A travers son errance
affective, que cherche-t-elle ? C’est comme une sorte de bilan.
Bilan qui vaut pour chacun. Quel regard portons-nous sur nos expériences
personnelles, en particulier celles que nous considérons comme ratées ou
décevantes, dont nos vies sont inévitablement parsemées ? Qu’en est-il de nos
fantômes – les fantômes de nos relations éteintes, amicales, familiales, amoureuses
? Qu’en est-il des aléas que nous avons traversés ?

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2010-04-25/dom-juan-feminin


L’attitude non-jugeante de Jésus dans ce passage suggère que la vie est une école
dans laquelle nous sommes inscrits à plein temps. Il est impossible de faire l’école
buissonnière de la vie. Donc les ratages font aussi partie du processus
d’apprentissage. L’important est de bien considérer la fin. Où cela nous a-t-il menés
à la fin ? « Il n’y a pas de hasard, il n’y a que des rendez-vous », a écrit Paul Eluard.

En effet, Jean l’évangéliste veut faire comprendre que ce qui se dégage du parcours
de cette femme dépasse largement son cas individuel. Ce qui s’en dégage est le fait
que nous tous sommes des créatures habitées, voire hantées, par le manque et le
désir. Ce manque et ce désir s’éprouvent d’abord à travers nos relations humaines.
Nous ne sommes pas autosuffisants. Nous avons besoin des autres, sauf pour
l’ermite et encore ! L’autre finit toujours par nous manquer. Rester seul peut devenir
un malheur. Perdre un être cher, c’est perdre une part de nous-même. C’est
pourquoi nous confondons si souvent aimer et posséder : nous avons peur de
perdre.
Et c’est pourquoi Jean a choisi l’image de la soif. La soif revient toujours. Il n’est pas
d’eau sur cette terre qui l’étanche de façon définitive. Seule l’eau que donne le
Christ peut éteindre ce recommencement perpétuel
Dès l’instant oû la femme Samaritaine demande à Jésus : Donne-moi de cette eau
pour que je n’aie plus soif, elle reconnaît que sa vie toute entière s’est déroulée
jusqu’à ce jour sous le signe de la soif. Sa vie de femme marquée par le manque, se
résumant à une quête, souvent déçue, du prochain idéal : Donne moi de cette eau
pour que je n’aie plus soif…
C’est que la soif fait signe, en creux, vers un mystère qui nous surplombe. En dernier
ressort nos manques et nos désirs nous parlent de Dieu. L’être humain est un être
qui pense à autre chose. Et si Dom Juan, en fin de compte, quoiqu’il s’en défende,
car il se veut un esprit fort, un libertin comme disait au grand siècle, était habité par
le tourment de Dieu ? La question n’est pas absurde.

Donc Dieu est l’objet ultime de notre désir et la réponse dernière à nos manques.
Grégoire de Naziance, Père de l’Eglise grecque, dans une prière célèbre encore
utilisée aujourd’hui, s’écrie : Le désir universel des êtres monte vers Toi. Notre
manque est au bout du compte un manque de Dieu et c’est à Lui que notre désir
s’adresse, c’est vers Lui qu’il tend, même si c’est quelque chose que nous allons
mettre des années et des années à comprendre. Même si nous devons multiplier les
détours et les erreurs pour le réaliser. Le désir contient de la prière à l’état brut qui
se retrouve chez tous les êtres. Il s’agit d’en prendre conscience.



Grégoire de Naziance a entendu, avec son oreille spirituelle, s’élever cette prière
universelle. Il a entendu dans chaque élément de la création, du soleil à la fourmi,
de l’oiseau planant dans le vent aux étoiles lointaines, du brin d’herbe à la rivière
qui s’écoule, du plus puissant homme au plus humble, il a entendu monter vers Dieu
cette aspiration muette.
Dans la vie personnelle mouvementée de la Samaritaine se retrouve quelque chose
de cette aspiration muette. Ses amours successives l’ont rapprochée
progressivement de l’amour spirituel offert par le Christ. Ou pour le mieux dire, sa
rencontre avec Jésus va la faire passer du niveau humain de l’amour au niveau divin
de l’amour. Mais ces deux niveaux ne sont pas contradictoires, bien au contraire.

J’ai cherché celui que mon cœur aime, s’exclame le Cantique des Cantiques.
Traditionnellement, derrière le motif profane et légendaire de la passion liant le roi
Salomon à la princesse de Saba, les commentateurs lisent dans le Cantique des
Cantiques une parabole de l’amour de Dieu pour l’humanité.
Ce poème tout entier est une célébration des deux niveaux du désir, tant humain
que divin, qui ne s’excluent pas mutuellement mais qui s’appellent l’un l’autre afin
de s’harmoniser. C’est ainsi que l’amour humain dans son incarnation la plus
concrète, y compris dans sa dimension physique, revêt une dimension sacrée. C’est
pourquoi il n’est pas question de le dévaloriser, ni à plus forte raison de le galvauder
comme fait Don Juan. La sexualité appartient à la bénédiction qui s’attache à
l’existence, elle est une forme de connaissance de l’autre. Connaître, c’est aimer
répètent les Ecritures.

Soyons clair : la quête du bonheur ici-bas constitue l’une de nos tâches prioritaires.
La recherche du bonheur est le moteur central de la condition humaine. Le bilan
d’une existence pourrait se résumer à une seule question : As-tu trouvé ta joie ?
C’est-à-dire : N’es-tu pas passé à côté de l’opportunité miraculeuse de la vie ? As-tu
été heureux ? As-tu été aimé, as-tu aimé ? C’est peut-être la question que Dieu nous
posera quand nous comparaîtrons devant Lui. As-tu trouvé ta joie ? Et même si ce
bonheur-là reste humain et terrestre, on doit le rechercher. Il y a une sainteté dans
ce bonheur terrestre.
Mais en même temps ce bonheur humain s’ouvre vers la transcendance. Les
amoureux répètent à qui veut les entendre qu’ils ont l’impression d’avoir été élus
par un choix qui les dépasse et qui est plus fort qu’eux. Au plus intime de notre vie
personnelle le désir et le manque font signe, en creux, vers Celui qui nous attire à
Lui. Nos désirs et nos manques sont autant d’indices d’une attraction supérieure.



C’est à cette révélation-là que Jésus amène la femme Samaritaine.

Donne-moi de cette eau afin que je n’aie plus jamais soif… Voici qu’elle entend enfin
parler de ce Dieu inconnu qui seul peut donner un sens à son errance. Soudain, son
manque est transformé en sens et c’est pour elle une illumination : Ne serait-il pas
le Messie ?

Que garderons-nous au terme de l’entretien au bord du puits de Jacob ? Ceci : nous
sommes des êtres de manque et de désir parce que nous sommes des attirés. Nous
sommes des êtres de manque et de désir parce que nous venons d’ailleurs et nous
allons ailleurs. Nous avons soif de Sa présence et chaque jour qui passe nous en
rapproche. Amen !


