
&quot;Qu'est-ce qu'on rallume&quot; 
14 décembre 2008
Temple de Morges
Claire Hurni

Nazareth, c’est un petit village, perdu dans la campagne, aux maisons adossées aux
rochers de la colline ; un ange va y visiter une toute jeune fille, Marie; on ne sait rien
d’elle ou presque. Silhouette à peine esquissée que l’ange vient cueillir chez elle, au
plein milieu de la banalité de son quotidien. Marie est dans le temps des promesses.
Elle est fiancée à Joseph ; fiançailles qui, à cette époque ont déjà valeur de mariage.
L’ange, c’est Gabriel. Il lui parle : « Réjouis-toi ! Le Seigneur t’a accordé une grande
faveur, il est avec toi ! » Marie est troublée, bouleversée. Elle n’a rien demandé, elle
n’attend rien de particulier de Dieu. Elle est choisie avant d'avoir choisi quoi que ce
soit.
Gabriel la rassure vite: « N’aie pas peur, tu as la faveur de Dieu ! » Il se répète,
parce qu’entre Marie et Dieu, il n’y a pas de place pour la crainte. C’est de la crainte
que naît le doute, et entre eux il n’y a là de place que pour la confiance. Et il lui livre
l’énorme, l’incroyable nouvelle : Elle va mettre au monde un fils, le Fils du Très Haut,
le Roi d'Israël, celui que les prophètes ont annoncé.
« Comment cela se fera-t-il puisque je ne connais pas d’homme ? » demande-t-elle.
Cela n'adviendra pas plus tard, mais déjà maintenant. Sa question tire vers le
présent une promesse que tous les verbes de l’ange annoncent au futur. « Ce qui
est en train de germer en toi sera appelé Fils de Dieu et la venue de Dieu faite
d’ombre et de souffle est déjà à l’œuvre. »

Marie se laisse toucher par l’amour de Dieu. Aimer demande une grande confiance,
le don de soi. Marie aime, elle acquiesce, même plus, elle espère le rôle que Dieu lui
confie pour sa vie. Elle accepte de s’exposer à l’incompréhension de ceux qui
l’entourent, à la déception de son fiancé : qui pourrait en effet, comprendre son
indicible secret ?
Elle attend le Fils de Dieu. Et quand elle répond à l'ange : « Je suis la servante du
Seigneur », elle ajoute:« J’ignore ce que tout cela signifie, mais j’ai confiance en
Dieu, j’ai confiance en toi et je crois que ce qui se produira sera bon. »
Marie n'a pas dès le début une vision claire de l'avenir de son fils. Elle sera une mère
comme toutes les mères, dont Jésus devra se distancer, une mère qu'il faudra

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2008-12-14/quest-ce-quon-rallume


consoler comme toutes les mères.
Mais un monde nouveau advient, parce qu'elle se laisse bousculer, elle, une femme
toute humaine ! Il est bien difficile dans le récit de l’annonciation, de savoir ce qui
relève véritablement de l’expérience de Marie. Faut-il alors n'y voir qu'une mise en
scène des débuts de la vie de Jésus ? Sûrement pas.
Si je suis touchée par ce qui arrive à Marie, c’est parce que j'y découvre, avant la
mère qu'elle va devenir, une sœur pour m'apprendre la confiance. Une sœur toute
simple, réaliste, qui ne se vante de rien mais qui sait dépasser ses peurs et s'ouvrir
à l'inconnu.

Nous vivons aujourd’hui des temps marqués par la peur : la peur de l'avenir, la peur
de la crise, la peur des autres, celle de la violence, la peur de ce que nous
ressentons à l’intérieur de nous-mêmes. Marie, par sa position, vient rallumer nos
vies à la confiance. Elle est celle qui ose se lancer, qui ose allier le fragile et le
courage. Mais qu’est-ce que la confiance ?
Comme pour Marie, ma confiance se construit non à partir de moi-même, mais à
partir de quelque chose qui m'a été donné. Et dont il ne tient qu'à moi de le laisser
grandir. Elle se construit sur les premiers attachements du tout petit ; dans ses
sourires échangés entre sa mère et lui, dans le douceur des caresses, dans les bras
qui l’entourent, dans tout ce qui lui fait comprendre qu’il est aimé tel qu’il est et qu’il
peut apprivoiser la vie et le monde. Elle tient ensuite au cœur du regard bienveillant
porté par les autres et sur les autres.

Elle s'accommode du tissu de nos vies, un tissu aux inévitables trous, aux petites
comme aux grandes déchirures, aux morceaux rapiécés comme aux parties
finement travaillées et brodées ! L’enfance idéale n’existe pas et nous portons tous
en nous, souvent sans le savoir, un bout d’enfance incomprise ou malmenée. Il ne
peut en être autrement.
Mais, il faut le souligner, la confiance n'a rien de magique, elle n’est pas donnée à
certains comme en supplément; non, la confiance en soi comme la confiance dans
les autres et dans la vie, c'est une disposition qui existe en chacun, et qui
s’expérimente. On croit souvent qu'elle viendra quand on sera devenu quelqu’un,
avec une belle maison, une belle voiture, de beaux enfants, de l’argent ou quand on
aura pu améliorer ce qui dérange en nous. Eh bien là, on fait erreur.
Parce que la confiance se construit sur ce que nous sommes, à partir de la réalité
toute banale de ce que nous sommes, sur l'acceptation de nos qualités comme de
nos défauts. Il n'y a pas à chercher à être quelqu'un d'autre, il y a à grandir en



humilité.
L'humilité, cela n'est pas imaginer qu’on est un moins que rien, cela n'est pas
s'humilier. C'est reconnaître, en devenant de plus en plus authentique, ce que nous
sommes, avec nos talents, avec nos forces, mais sans vantardise, sans chercher à
impressionner qui que ce soit, avec justesse. C’est se savoir petits, limités mais
aussi appelés à se dépasser. Comme Marie. C’est un trésor précieux, à garder en
mémoire, pour toutes les traversées difficiles de notre existence.

La confiance se bâtit donc dans l’échange, dans les moments de rencontres, ceux
qui nous permettent d’exister, là aussi simplement tels que nous sommes. Ce sont
des moments rares, mais précieux où être soi-même, se révéler dans notre intimité,
dans ce qui fait le cœur de nous-mêmes est possible et peut se dire dans un
véritable dialogue. Vous savez, un dialogue vrai, on le reconnaît parce qu'on n'en
sort pas comme on y est entré.
La confiance est active, elle reçoit. Elle est ouverture vers l’autre, capacité de se
tourner vers lui, communion d’amour. Si la confiance est là, c’est que nous
choisissons d’en faire activement partie. Elle demande de l'énergie, elle demande –
comme pour Marie quand l'ange vient la trouver – que nous donnions du poids à ce
qui vient de l'autre, que nous nous laissions rencontrer. Les présupposés n'y ont pas
leur place !
Oui, la confiance nous est donnée, déjà avant notre naissance, donnée par notre
histoire humaine, mais aussi donnée par notre histoire avec Dieu. Dieu nous aime et
comme pour Marie, il souhaite pour nous la vie, la croissance de la vie. À nous aussi,
il demande un oui radical à ce qui vient de Lui.
À nous de nous souvenir des paroles qu'il nous dit, des appels qu'il nous lance. À
nous de nous confier à lui, d’ouvrir notre âme à sa confiance. De redire avec le
psalmiste : « A l'ombre de tes ailes, je m'abrite, jusqu'à ce que le malheur soit
passé. » (Ps 57, 2); « Notre Dieu est tendresse, le Seigneur défend les petits: j'étais
faible et il m'a sauvé. » (Ps. 116, 5b-6); « Je ne rêve pas de grandeurs qui me
dépassent, mon âme se tient tranquille et sereine comme l'enfant qui s'endort tout
contre sa mère. » (Ps. 131, 1-2).
Chacun de son côté, Dieu, comme nous, a son rôle à jouer, pour que la confiance
reste vivante et grandisse. Avec son Fils, Dieu se livre au risque de la rencontre ; il
vient vers nous par un enfant vulnérable, désarmé et fragile – et c'est bien là que
nous sommes invités à un retournement de notre manière de le penser, lui Dieu. Le
Dieu Très Haut se fait le Très Bas. Ce retournement nous le rend proche et il nous
interpelle !



Dans une de ses pièces de théâtre (Le Visiteur – Actes Sud, 1995), Eric Emmanuel
Schmitt fait dire à Dieu :"Pourquoi vous aurais-je faits si ce n'était par amour ? Mais
vous n'en voulez pas de la tendresse de Dieu, vous ne voulez pas d'un Dieu qui
pleure, qui souffre… Oh oui, tu voudrais un Dieu devant qui on se prosterne, mais
pas un Dieu qui s'agenouille. »
Ce Dieu qui s’agenouille, ce Dieu tout simple s’offre à nous tous. Quelque part, nous
sommes tous enceintes ou enceints, de sa présence en nous. Tous invités, comme
Marie, à faire notre part, parce que sans nous, Dieu ne peut rien.
Nous pouvons ainsi vivre avec courage, confiants parce que nous sommes habités
par Lui qui nous permet de vivre dans le monde sans jamais nous abandonner au
désespoir. Alors que l’avenir est incertain, cela nous permet de dire que Dieu est un
Dieu d’amour, même quand nous voyons la haine autour de nous, un Dieu de vie,
même lorsque nous voyons l’angoisse et le malheur.
À nous aussi tout ordinaires que nous soyons, Dieu veut parler. Tels que nous
sommes, il nous invite à danser notre vie avec lui. À nous aussi, il envoie des
messagers qui sont signes de sa présence. Ne sommes-nous pas nous aussi
entourés d'anges qui nous disent la tendresse qui peut lever les peurs et libérer
l’amour ? Nous pouvons faire nôtres ces mots de Francine Carrillo (Braises de
douceur, Ed. Ouverture, 2002) :
« Ce qui nous arrive, c’est que Dieu n’a pas d’autre chemin que nous pour venir
jusqu’à nous.
C’est en nous que la douceur attend de faire son lit
C’est à nous qu’il revient de bercer Dieu. »

Oui, Dieu est en attente de notre tendresse, Dieu est en attente de notre confiance.
Toi, ma sœur d'ici, toi ma sœur d'ailleurs, toi mon frère, tu es béni, Dieu fais germer
la vie en toi !

Amen !


