
La Bonne Nouvelle du jugement dernier ! 
30 novembre 2008
Temple de Boudry
Isabelle Ott-Baechler

1. L’histoire a une fin.
Comment voyez-vous l’avenir ? Votre avenir personnel ? L’avenir de la planète ?
Vers quoi se dirige l’histoire du monde et la vôtre ? Où allons-nous ?
- «On ira tous au paradis !» dit la chanson? Ce paradis, comment est-il ? C’est une
sorte de prolongation des vacances, ce temps sans contrainte, sans obligation ; des
vacances qui n’auraient pas de fin. Ce qui faisait dire à mon professeur de français,
avec un brin d’ironie : « L’éternité, c’est long, surtout vers la fin ! »
- A l’inverse, pour d’autres, l’avenir est sombre. Sur le mur d’un bâtiment de
Neuchâtel, quelqu’un a écrit : « Arrêtez la terre ! Je veux descendre ! » «Je l’avoue :
je n’ai pas d’espoir. Ceux qui s’aveuglent parlent d’une issue. Mais moi je vois :
quand les erreurs seront consommées, le néant, suprême compagnon, nous fera
face » Ces mots apocalyptiques sortent de la plume de l’écrivain allemand Bertolt
Brecht aux prises avec une époque meurtrière. Le paradis ? l’enfer ? Vers quoi
allons-nous ?
La réponse de l’évangile de Matthieu est claire, c’est une troisième option : nous
allons vers le Jugement dernier.
Voilà la première Bonne Nouvelle du Jugement dernier : le monde a une fin ! La
planète ne va pas continuer à tourner éternellement. Nous ne sommes pas
condamnés à vivre à perpétuité ! La Providence n’abandonne pas l’histoire à elle-
même ! Un événement va surgir, imprévisible. On en connaît ni le jour ni l’heure.
C’est l’intervention libre et souveraine de Celui que nous nommons Dieu.

2. Prendre la place du « curieux »
Ce récit du Jugement dernier de l’évangile de Matthieu a inspiré de nombreux
artistes. Des peintres, des sculpteurs ont fixé sur la toile ou dans la pierre des Christ
majestueux rendant la justice.
Je revois en particulier le tympan de l’église Sainte-Foy à Conques. Le spectacle est
grandiose. En observant attentivement cette scène, j’ai découvert un personnage
qui se tenait un peu en retrait : il s’agit d’un homme, plutôt petit, mais c’est difficile
d’en juger car on ne le voit qu’en partie. Il se penche du haut de la scène et l’artiste,

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2008-11-30/la-bonne-nouvelle-du-jugement-dernier


je crois, l’a nommé « le curieux » ! De son poste d’observation, le curieux embrasse
l’entier de ce dramatique spectacle. Le curieux voit les deux mondes côte à côte :
celui des justes et celui des injustes; le paradis et l’enfer. Il n’est pas dans le
spectacle. Il est spectateur. Il regarde. Il est assez près pour distinguer toutes les
subtilités de la scène.
Je vous invite à vous mettre à la place du curieux.
Ces images de jugement avec la séparation des uns et des autres provoquent chez
moi des sentiments partagés. D’un côté, je suis satisfaite que la justice soit rendue,
un jour ! Et de l’autre, les foudres du Jugement dernier ont trop souvent été utilisées
pour faire peur aux gens par des personnes ou des systèmes qui souhaitaient
asseoir leur pouvoir. Je suis tiraillée entre l’envie du jugement et la peur d’être jugée
!

3. Ce qui était caché sera révélé
Calés dans votre fauteuil, vous êtes comme au théâtre. Vous avez devant vous deux
scènes qui se jouent en parallèle. Deux groupes en conversation avec le « Fils de
l’homme ». Une conversation avec les personnes qu’il a placées à sa droite et une
conversation avec celles qui sont à sa gauche. Par un artifice propre au théâtre, la
paroi entre ces deux groupes est étanche. Ils n’entendent pas les paroles échangées
par les uns ou par les autres avec le Christ. Vous, spectateurs, vous suivez l’entier
de la scène qui se déroule sous vos yeux.
Les uns disent au Christ : « Quand avons-nous bien pu te voir affamé et de te donner
à manger… ? » Ils sont totalement surpris. Ce qu’ils ont fait, ils ne savaient pas qu’ils
le faisaient à Jésus. D’où leur étonnement. Leurs actions, leurs œuvres ne sont pas
là pour les mettre en valeur devant Dieu et les hommes. Ce n’est pas un moyen
pour gagner leur paradis.
Ils ont agi sans calcul, sans programmation, sans système, sans média pour soigner
leur image (tout le contraire du sponsoring – entre nous soit dit – ou de l’aide
humanitaire annoncé aux quatre coins de la planète !).
Dimanche passé, ma collègue Corinne Baumann a parlé de gestes de bonté à propos
de ce texte. Elle a évoqué ceux qui en ont bénéficié : « Quand ces belles surprises,
disait-elle, nous tombent dessus, ça vient du cœur de celui qui nous a tendu la
perche, c’est spontané, ça coule de source, et souvent ces personnes sont toutes
étonnées qu’on leur dise merci. »
Une main tendue, une invitation à dîner, un SMS bien placé, ces gestes simples,
concrets, occasionnels, ils les ont accomplis simplement parce qu’en l’autre, ils ont
vu une personne.



Les autres disent « Quand avons-nous pu te voir affamé ou étranger… sans
t’assister ? » Eux aussi sont surpris. Mais pas de la même manière que les premiers.
Eux savent ce qui est bien, qu’il faut donner aux malheureux et aider les pauvres. La
surprise porte sur le fait qu’ils n’ont pas vu que c’était le Christ. « Si on avait su que
c’était toi, on t‘aurait aidé sans hésiter !»
Ils n’ont pas fait de mal, ils se sont simplement abstenus de bien faire. C’est
l’abstention qui est condamnée ici. Prisonniers des catégories qu’ils font entre les
hommes : ceux qui sont dignes et les autres. Ils jugent leurs prochains et se rendent
prisonniers d’une conduite irréprochable. Je me sens très proche d’eux.
Le Jugement dernier révèle ce qui était caché. Le sens ultime de nos actes est
dévoilé. Le Jugement fait de nous des adultes, appelés à rendre compte de nos vies.
Un jour, toute la lumière sera faite. La Justice sera rendue. Voilà la deuxième Bonne
Nouvelle du Jugement dernier.

4. La foi et les œuvres
Dans l’ouvrage de l’écrivain Romain Gary, Les Racines du ciel, Morel est un ancien
résistant français. Déporté dans un camp, il découvre un jour que l’humanité
commence dans l’amour – quelle découverte au cœur même de l’enfer ? – l’amour
qu’on éprouve dans les hommes les plus humbles, mais aussi pour les animaux et
même les hannetons. Ce jour-là, malgré la fatigue et l’épuisement, il s’agenouille et
remet sur ses pattes un hanneton tombé sur le dos. Un geste incroyable en faveur
de la vie, dans un univers infernal. Un geste juste, qui semble venir d’un tout autre
monde.
Matthieu souligne l’importance des gestes les plus simples, des actes les plus
naturels qui aident autrui. Vous qui êtes des auditeurs et des paroissiens avisés,
vous ne manquerez pas d’intervenir avec l’idée, si chère aux protestants, de la
justification par la foi. La foi seule sauve. Pas les œuvres ! Attention : non seulement
l’amour inconditionnel de Dieu ne nous dispense pas d’agir dans le sens de la justice
et de nous engager dans des gestes concrets. Bien plus, lorsque nous puisons notre
valeur dans cet amour, nous n’avons plus rien à prouver, plus rien à gagner. Nous
sommes rendus disponibles à l’action, libérés devant l’imperfection du monde et la
nôtre, assidus à développer nos qualités, sans illusion. Ce que nous avons reçu, nous
voulons le donner plus loin. « Seul peut oeuvrer pour autrui celui qui est libre
d’angoisse, libre de la présomption de se croire meilleur que ses frères… » disait le
fameux musicien de jazz Duke Ellington
Ecoutez la troisième Bonne Nouvelle que nous promet le Jugement dernier : la
réalité du bien est prise au sérieux ; la réalité du mal est prise au sérieux, ni l’une ni



l’autre ne sont jamais relativisées, édulcorées, minimisées. Un jour le mal sera
détruit. Ce sera le jour de la moisson, du tri définitif où le bon grain sera débarrassé
de l’ivraie.

5. Nous avons le choix
Le rideau va bientôt être tiré sur le spectacle décrit par l’évangile de Matthieu. De
quel côté sommes-nous ? Dans le groupe à la droite du Fils de l’homme ou dans le
groupe à sa gauche ?
Les gens à droite du Fils de l’homme, c’est nous. Les gens à gauche, c’est aussi nous
! Nous avons le choix. Nous avons la liberté de passer d’un côté à l’autre. Ce n’est
pas parce que nous nous sommes trompés, illusionnés que cela doit continuer. Nous
ne sommes pas condamnés à faire toujours plus de la même chose. Et c’est une
Bonne Nouvelle. Sans cesse, « Dieu nettoie et transforme nos consciences ! » disait
le réformateur Martin Luther.
Il est temps de nous laisser transformer en profondeur. Il est encore temps de
comprendre que le Royaume de Dieu nous est destiné. Il est temps de faire
confiance à Celui qui est et qui vient !

Amen !


