
La confrontation dans la bienveillance, un
événement sur un chemin de guérison 
2 mars 2008
Temple des Croisettes, Épalinges
Etienne Rochat

Peut-être, en ce dimanche des malades, aurait-il fallu choisir un autre texte que
celui dit de l’ «homme riche »… même si nos déclarations d’impôts nous travaillent
au point parfois d’envier cette formule au sage soufi : « ne rien posséder pour n’être
possédé par rien … ».
Peut-être aurait-il fallu choisir un texte sur l’accompagnement, comme celui dit des
disciples d’Emmaüs (Luc 24, 13 – 35), tant il est avéré que les personnes malades
ont besoin que l’on fasse du « épaule à épaule » sur le chemin, qu’on les écoute
longuement, qu’on réaffirme souvent l’importance qu’elles ont, le lien qui nous unit,
avant d’oser la moindre parole, avant de poser le moindre geste.
Peut-être aurait-il fallu valoriser tout le travail de proximité que chacun peut faire
auprès des personnes malades et en montrer vigoureusement la légitimité
évangélique, le fait que Jésus est aussi un modèle de proximité et un accompagnant
patient et qu’il est également respectueux de l’autonomie des personnes
rencontrées …
Peut-être aurait-il fallu également un texte racontant une guérison, tant il est clair
qu’une des manières puissantes de lutter contre le désespoir pour les personnes
malades est d’avoir ou de retrouver un espoir de rétablissement, le retour à une vie
normale ou du moins habituelle, sans douleur. sans limitation.
Peut-être aurait-il fallu expliquer à nouveau comment ces récits de guérison sont
aussi riches d’une vision de l’humain plus grande qu’un retour au « silence des
organes » et qu’ils révèlent à toute personne que la parole du Christ rétablit, voire
guérit tout l’humain.

Alors pourquoi prendre ce texte ? Pourquoi travailler en ce dimanche des malades ce
récit qui paraît ne rien avoir à faire avec ces premières préoccupations ? Parce que
ce récit me permet de travailler deux questions, deux questions qui, dans notre
contexte hospitalier, restent des zones de silence, des tabous.
Est-ce que cette emphase, ce focus mis sur le fait de savoir écouter, de savoir

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2008-03-02/la-confrontation-dans-la-bienveillance-un-evenement-sur-un-chemin-de
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2008-03-02/la-confrontation-dans-la-bienveillance-un-evenement-sur-un-chemin-de


accompagner, de savoir marcher à côté des personnes souffrantes, ne cache pas en
fait un immense doute et un sentiment de désespoir sur l’efficacité de la Parole ?
Est-ce parce que nous ne croyons plus à l’efficacité de la parole que nous sommes
devenus, nous aumôniers travaillant dans l’hôpital, des sortes de gestionnaires de
processus relationnels ? Nous n’annonçons plus rien, je n’annonce plus rien !
En sommes-nous réduits à demander dans nos prières auprès des lits que Dieu
guide la main des chirurgiens, inspire les chercheurs des grandes entreprises
pharmaceutiques et donne de la sagesse à tous les soignants ? Ceci d’autant plus
que nous sommes dans un contexte difficile, où s’est opéré ces dernières années
une sorte de croisement entre une médecine du salut et une religion du mieux-être.
Par ailleurs, dans nos communautés réformées, avons-nous perdu cette idée d’une
guérison au travers de l’évangélisation ? Avons-nous perdu cette idée que Dieu peut
intervenir directement dans le corps des personnes ? Finalement, passons-nous à
côté de la vraie manière d’accompagner les malades et avons-nous trouvé dans les
manières des psychologues des ersatz pour nous consoler ?

Avant de reprendre notre texte biblique, quelques remarques : D’autres traditions
chrétiennes, d’autres communautés, ont des manières d’envisager la guérison bien
autrement, ces autres communautés sélectionnent d’autres textes bibliques, elles
s’attachent aux promesses bibliques d’une manière différente et elles interprètent
les textes différemment de nous. De l’Eglise guérissante des orthodoxes à l’action
directe de l’Esprit sur le corps, sans parler de tous les « mixtes » possibles, cela
ressemble à ce que les premiers Chrétiens devaient trouver dans le monde romain,
ce monde déjà tellement cosmopolite tant sur les plans culturel que religieux.
Alors aujourd’hui je pense qu’il faut plutôt envisager les choses différemment et
nous dire qu’en fait nous travaillons fort à une sorte d’œcuménisme des visions de la
guérison et que nous avons raison de le faire.
Il y a quelques semaines, nous avons vécu une belle journée à Saint-Loup sur ce
thème et nombre de rencontres de par le monde tentent de nous sortir d’une
logique de l’affrontement pour nous amener à considérer la richesse et la
complémentarité des différentes visions de la guérison. Illustrant par là une belle
maxime : « Il y a plusieurs manières de guérir, plusieurs chemins pour guérir, mais il
n’y a qu’un Dieu qui guérit ! ».
Et puis cette phrase d’un théologien du nord : « D’une part, affirme-t-il, nous devons
accepter le miraculeux. Sinon, on retombe dans une conception dualiste, où Dieu et
le monde sont complètement séparés. » Cela en établissant une conception
holistique qui transcende les divisions radicales inhérentes à la pensée moderne



occidentale et qui inclut la dimension spirituelle du monde.
Mais le plus intéressant à la suite de cette phrase compliquée, il ajoute « Toute
théologie et toute pratique religieuse relative à la guérison doivent donc inclure une
dimension qui englobe d’une manière positive les malades qui ne sont pas guéris. »

Et voilà pourquoi ce texte est tellement intéressant pour nous aujourd’hui, parce
qu’il illustre bien ce qui précède. On ne peut pas récupérer ce récit en disant que les
biens de ce monde sont un signe évident de la bénédiction divine « individuelle », et
l’on ne peut pas non plus récupérer ce récit en disant que cet homme va bénéficier
de la communauté alentour pour se transformer.
Ce texte est-il le récit de l’échec d’un appel de Jésus et peut-il nous aider à dépasser
les deux questions dont je parlais tout à l’heure ? Ce passage peut-il nous aider
également à trouver notre place dans cette vision œcuménique de la guérison ?
Il faut commencer par cette affirmation du texte de l’Evangile de Marc, affirmation
unique dans les Evangiles synoptiques, l’affirmation que Jésus aime cet homme, que
Jésus estime cet homme et que tout ce qui va suivre, va s’opérer dans la
bienveillance. Jésus va également mettre devant cet homme les choses
paradoxales, les choses contradictoires qu’il dit ou émet en même temps. Il va le
confronter dans cette bienveillance.

Ces confrontations sont-elles des étapes dans l’accompagnement des personnes
malades sur le chemin de la guérison ? Et c’est de cela dont je veux vous parler
maintenant. Certainement cet homme a vu Jésus bénir et embrasser les enfants
(versets précédents) et c’est pourquoi il se dit : « ce rabbi … » puisque chaque rabbi
peut être un chemin vers Dieu. « Peut-être que ce rabbi peut me dire ce qu’il me
faut pour acquérir la vie éternelle et trouver le but ultime de ma quête. »
Alors il se jette à genoux, lui qui est riche, riche comme nous, riche de beaucoup de
biens, riche des biens dont la vie l’a « gâté ». « Oh bon maître … » dit-il et la
première confrontation de Jésus s’opère sur une question d’identité ; en effet, se
mettre à genoux et poser cette question est un paradoxe compte tenu de ce que
nous savons de cet homme. Etre riche, être bien dans la vie et la société, être
reconnu comme tel et se mettre à genoux, c’est manifester deux choses
contradictoires en même temps.
En disant que seul Dieu est bon, Jésus signifie à cet homme que ce n’est pas cette
facette de l’identité de Jésus qui va animer la rencontre. La rencontre va avoir pour
thème tout autre chose que la bonté. Il est nécessaire pour cet homme de se
préparer à vivre autre chose avec un Jésus comme il ne l’avait pas imaginé.



Dans leur lit d’hôpital, souvent avec beaucoup d’authenticité et beaucoup
d’émotion, des personnes malades demandent pourquoi est-ce que cela m’arrive à
moi? Je n’ai pas volé, je n’ai pas tué, j’ai respecté la morale que l’on m’a enseignée
depuis longtemps !
« Tu connais les commandements » dit Jésus. En les citant, Jésus fait, comme à
dessein, une sélection particulière, comme s’il voulait nommer les plus « faciles » à
respecter ; ceux qui sont nécessaires au bon fonctionnement de la société, ceux qui
sont utiles pour que nous puissions vivre en bonne harmonie les uns avec les autres.
Et l’homme peut répondre à Jésus avec beaucoup d’authenticité : «Je respecte ces
commandements depuis ma jeunesse. »
Deuxième confrontation de Jésus. Cet homme manifeste encore deux choses
paradoxales. A la fois il dit qu’il est plein de la Loi de Dieu, plein de « ce qu’il faut
pour ne rien avoir à demander et en même temps il dit à quel point il est en
manque, à quel point il est vide. « Finalement » dit Jésus « Tu es là, à genoux, non
pas parce que tu as reconnu la bonté de Dieu, mais parce que tu es bloqué, parce
que tu es comme stoppé parce que tu vis à l’intérieur de toi ».
Troisième confrontation de Jésus. Il manque une chose à cet homme. Cette dernière
confrontation, toujours opérée dans cette estime et cette bienveillance, toujours
dans le regard d’amour du Christ, est une révélation. Les Pères de l’Eglise ont traduit
parfois ce que Jésus dit par : « va, vends tout ce que tu es, reviens et suis-moi ». Va,
détache toi de ce qui est le plus précieux pour toi, distribue-le, fais en quelque chose
pour les autres, viens et suis-moi. Il n’y aura de véritable plein qu’une fois le vide
accompli.

Notre chance
Alors, avec l’accompagnement, avec le « épaule à épaule », c’est comme si ce texte
nous permettait à notre vision de s’élargir, de se densifier avec cet acte de
confrontation dans la bienveillance. Cela n’est pas rien, car confronter dans la
bienveillance, et provoquer le changement est sans doute la chose la plus difficile
que nous puissions faire et que nous avons à faire.
Et c’est pourquoi il est tellement important que ce texte se termine de cette
manière, non pas tellement pour que nous puissions juger cet homme et nous
appliquer ensuite ce jugement à nous-mêmes, mais parce qu’en partant, même
assombri, même mal, même ne sachant pas comment il va faire maintenant, eh bien
c’est comme s’il affirmait que son histoire est toujours présente, qu’il lui faut du
temps à lui personnellement. Du coup, c’est comme s’il nous donnait du temps à
nous aussi, et mettait en évidence une permission due à notre rapprochement avec



tout ce que les sciences humaines ont découvert ces dernières années. Le fait de
prendre du temps et d’avoir chacun le droit à sa propre histoire.
Le Christ nous accompagne, le Christ marche à nos côtés, le Christ nous regarde et
nous donne de l’importance à chacune et à chacun, le Christ nous offre aussi des
confrontations, qui doivent nous mener à des changements et en même temps, nous
sommes dans notre propre histoire, et nous avons à vivre notre temps, et nos
propres changements, dans la vente de qui nous sommes et dans l’accumulation
d’un trésor dans le ciel.

Notre place
Est-ce vraiment un aspect important du chemin vers la guérison ? Les changements
de vie, la découverte de nouveaux équilibres de vie obtenus par des
confrontations/révélations ? Je pense que toutes et tous, nous avons rencontré des
personnes qui ont été guéries, par la médecine moderne ou des médecines
alternatives, dans des conventions chrétiennes sur la guérison, par une
communauté qui a prié avec ferveur. Pourtant, il arrive souvent que ces personnes
apparaissent comme déboussolées, parce que ayant dépassé le « pourquoi » des
choses, elles ne savaient ni ne voyaient encore rien du « en vue de quoi ».

Voilà pourquoi il est nécessaire de vivre cela lorsque nous avons à être guéris. Voilà
pourquoi, en tant qu’accompagnants « confrontateurs », nous sommes
indispensables à ce cheminement de guérison, avec et parfois malgré les autres. En
effet, tout ce travail d’accompagnement, avec ce « épaule à épaule », avec ce
respect de l’histoire et du temps de chacun, avec ces confrontations, est fait avec le
but de mettre en lumière le «en vue de quoi … ».
Je souhaite aux personnes malades et à nous d’être guéris. Que les maladies soient
éliminées, que les corps soient soulagés et rétablis. J’espère aussi que toutes et
tous, nous croisions sur ce chemin des personnes capables d’accompagner et
d’évangéliser au travers de la confrontation dans la bienveillance. Je prie surtout
que, quittant notre tristesse et nos visages assombris, nous nous comprenions dans
cette alliance d’amour que Dieu nous offre (Esaïe 55).

Amen !


