
Ne soyez point en souci pour votre vie 
14 octobre 2007
Temple de Porrentruy
Yvan Bourquin

En effet, si l'injonction à ne pas nous mettre en souci a été reléguée au niveau des
phrases pieuses sans efficace, nous n'avons pourtant jamais autant consommé
d'anxiolytiques, d'antidépresseurs et autres somnifères. Nous pouvons de ce fait
légitimement interroger notre société d'une prospérité sans précédent; globalement,
nous jouissons d'une sécurité qu'aucune civilisation n'a connue jusque-là. Nous
disposons d'un système d'assurances qui nous promet que tous les moyens seront
mis en œuvre pour nous soigner si nous devons tomber malades. La durée de notre
existence n'a jamais été aussi longue et le souci, comme attitude de vie, ne s'est
paradoxalement jamais aussi bien porté. Et comme par un fait exprès, nul parmi les
penseurs de notre temps ne semble s'attacher à définir plus précisément ce qu'est
le souci.
Permettez-moi dès lors de risquer une définition : toute existence se préoccupe de
sa propre survie, mais cette attention, cette sollicitude se transforme quasi
automatiquement en un état d'inquiétude où l'exercice normal de nos
responsabilités se met à trop nous travailler, à nous ronger de l'intérieur. Et cela
débouche sur une vision faussée de l'échelle des valeurs de la vie, sur un véritable
défaut de perspective : celui qui se met en souci se laisse ébranler par ce qu'il croit
savoir de l'avenir, « Je ne pourrai pas être et faire ce que je devrais être et faire, en
face des choses grandes et terribles qui se présentent à moi; je ne tiendrai pas, je
ne pourrai que disparaître. (...). La crainte est l'anticipation d'une défaite tenue pour
certaine. » (K. Barth) Le souci conduit à une défection formidable qui remet tout en
question et qui paralyse toute marche en avant : les dangers et les risques inhérents
à notre condition humaine deviennent des montagnes menaçantes et
infranchissables. Le souci nous fait même idéaliser le passé connu, en comparaison
de l'avenir dangereusement ouvert.

Être pris par le souci fausse effectivement toute vision de la réalité : le soucieux se
bat avec les fantômes qu'il projette devant lui, avec le diable qu'il peint lui-même
sur la muraille. J'en appelle à notre expérience commune : lorsque nous sommes en
souci, nous nous méfions de tout et nous redoutons tout; nous avons sans cesse

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2007-10-14/ne-soyez-point-en-souci-pour-votre-vie


l'œil ouvert à toutes les formes, l'oreille dressée à tous les bruits – c'est le lot du
pauvre gibier pourchassé. Par le souci, nous faisons de l'avenir notre propre
problème; le souci nous isole et conduit même à une sorte d'éclatement intérieur où
nous cultivons nos désirs et nos craintes d'une façon désordonnée. Le souci
disloque, détruit, atomise et se nourrit de tout ce qui peut alimenter son inquiétude
permanente. Il existe même une morale fondée sur le souci. Cette morale aboutit à
ceci : le bien est là où il n'y a pas de danger à courir, de coups à recevoir, d'argent à
perdre. Une vie sans risque où rien ne vaut la peine d'en courir.
Les sages de l'Antiquité avaient déjà posé ce diagnostic : les deux maux qui pèsent
sur l'existence humaine, les deux freins qui la bloquent et l'empêchent d'accéder à
l'épanouissement sont l'attachement nostalgique au passé et le souci de l'avenir.
Sans cesse ils nous font manquer l'instant présent et nous interdisent de le vivre
pleinement. La solution des anciens sages s'énonce ainsi : la vie bonne, c'est la vie
sans espérance ni crainte, c'est donc la vie réconciliée avec ce qui est, l'existence
qui accepte le monde comme il va. Toutes les aspirations, tous les idéaux supérieurs
disparaissent au profit d'une adaptation à la réalité telle qu'elle est. Celui qui
n'attend plus rien du monde ne se soucie pas de le changer ni n'en espère quoi que
ce soit.

Telle n'est pourtant pas la solution que propose Jésus. Il se tourne immédiatement
vers ces êtres de désir et de recherche que sont les êtres humains en leur indiquant
ce qui doit être la démarche prioritaire de leur existence – le désir dominant de leur
âme. Jésus vise une réalité qu'on n'atteint pas en multipliant ses soucis, mais en les
recadrant dans une perspective nouvelle. Voyons plutôt.
« Ne soyez pas en souci pour votre vie, de ce que vous mangerez; ni pour votre
corps, de quoi vous serez vêtus. La vie est plus que la nourriture, et le corps plus
que le vêtement. » Le souci, c'est la préoccupation anxieuse, ainsi que la fatigue et
les souffrances qu'elle engendre. La recherche des biens nécessaires à la survie est
le lot des êtres humains, mais le souci devient illégitime quand il monte au premier
rang des préoccupations et obnubile tout le reste, quand il enferme l'homme sur lui-
même, l'obligeant à négliger toute autre dimension de son existence. Jésus contraint
ses interlocuteurs à faire preuve d'un peu de bon sens : celui qui a donné le plus (la
vie, le corps), donnera plus certainement encore le moins : le moyen d'entretenir la
vie, de vêtir le corps. Qu'on n'accuse pas Jésus de se livrer à une philosophie pour
beau temps. Il s'adresse à des gens pour qui le lendemain n'est jamais assuré, mais
qui ont à découvrir que leur vie n'est pas d'abord le résultat de leurs efforts, mais
d'un don premier. N'ont-ils pas aussi à découvrir que l'être humain vaut plus que ce



qui l'alimente et l'habille ? Il y a un ordre des priorités à établir pour que chaque
chose dans l'existence retrouve sa juste place et sa juste valeur.
« Considérez les corbeaux : ils ne sèment, ni ne moissonnent, et ils n'ont point de
cellier, ni de grenier, et cependant Dieu les nourrit : combien valez-vous mieux que
les oiseaux ? » Jésus semble se plaire à user de provocations. En effet, le corbeau
est un animal méprisé, on l'associe aux décharges et aux détritus et voilà Jésus qui
invite ses interlocuteurs à se faire une meilleure idée de ce qu'ils valent. Il n'en
découle pas une passivité négligente, mais une activité libre, joyeuse, qui espère en
Dieu et compte sur sa Providence. Jésus reste dans le domaine d'une certaine
logique : les soucis sont d'autant plus superflus qu'ils sont inefficaces. Vous aurez
beau vous tourmenter, vos soucis ne vous feront pas grandir, pas plus qu'ils
n'allongeront la durée de votre existence.
« Considérez comment croissent les lis : ils ne travaillent ni ne filent... » Il ne s'agit
pas de plantes rares qu'un jardinier cultive jalousement et qu'admirent les
connaisseurs. Lorsqu'on voit l'horticulteur au travail dans le jardin, on pourrait à la
rigueur comprendre que ses fleurs se développent bien, mais là ces lis des champs
se confondent avec le fourrage qui peut même devenir le combustible des pauvres.
Et pourtant les corolles de ces lis sauvages l'emportent en beauté sur le luxe le plus
célèbre de l'histoire d'Israël : le lis est plus magnifiquement vêtu que Salomon dans
toute sa gloire. « Ce qui est vrai de moi, pauvre fleur, ne le serait-il pas de la
condition de l'homme, chef-d'œuvre de la création ? » (Kierkegaard)
« Ne dites donc point : que mangerons-nous ? ou que boirons-nous ? Et ne soyez
point en suspens. » Jésus s'adresse à des croyants ébranlés par les souffrances,
étouffés par les soucis. Ce sont des âmes ballottées, tel un frêle esquif secoué sur la
crête des vagues. Aux soucis dont les hommes sont rongés, Jésus oppose le seul
souci qui doive préoccuper les croyants. Il ne s'agit pas de mépriser les biens
nécessaires à la vie, mais de prendre conscience qu'ils dépendent de Dieu. Un des
maîtres-mots de ce passage se trouve dans ce verset : « Votre Père sait que vous
avez besoin de ces choses. » C'est parce que le croyant est assuré que son Père
pourvoit à ses besoins qu'il peut obéir de façon dépréoccupée à ce commandement :
« Cherchez plutôt le Royaume de Dieu. » Le règne de Dieu est cet état d'abord
intérieur puis social, où la volonté humaine n'est plus que le libre instrument de la
volonté divine. Jésus voit surgir à cette heure même du milieu des nations du
monde, livrées à une recherche désordonnée des biens de la terre, un peuple
nouveau acquis aux intérêts supérieurs du Règne de Dieu, mais ce peuple des
croyants est dérisoire. Celui à qui il a plu de vous donner le plus grand des biens, ne
vous procurera-t-il pas à plus forte raison ce qui est nécessaire à l'accomplissement



de votre vocation, aussi longtemps qu'il voudra vous laisser dans ce monde ? Votre
confiance doit être telle que vous ne craigniez pas, s'il y a lieu de vous dépouiller de
ce que vous posséder, au service d'un bien à faire. Selon les circonstances,
abandonnez votre avoir ou administrez-le en vue de l'œuvre de Dieu. L'amour reçu
et rendu : voilà la richesse du ciel.

Comme l'écrit un exégète contemporain : « Les soucis ne sont pas seulement les
mauvaises herbes de l'âme. Ils peuvent en devenir les ronces inextricables. Seul un
labourage profond peut les éradiquer. » (F. Bovon) Cette thérapie de l'âme doit
effectivement passer par un retournement complet des perspectives. Il n'est dès lors
pas étonnant que, de nos jours, l'on s'attaque si peu aux racines mêmes du mal
qu'est le souci et qu'on se contente d'en soigner les symptômes à l'aide de
médicaments. Ce que Jésus condamne, c'est la sottise de la créature qui s'attribue
une puissance qui ne lui appartient pas et oublie sa dépendance à l'égard du
Créateur. L'homme raisonne, calcule, agit comme si son avenir reposait tout entier
entre ses mains. Nous devons ainsi construire un avenir qui puisse justifier notre
présence au monde. L'acquisition des biens, leur accumulation deviennent l'indice
d'une volonté de tout ramener à soi pour se donner l'impression d'exister vraiment.
L'existence se complique, car la satisfaction de ce que nous avons est troublée par
le regret de ce qui nous manque. Plus nous avons de besoins et de désirs, plus nous
avons d'occasions de conflits avec nos semblables. Beaucoup de nos contemporains
ne savent plus ce que signifie la joie de vivre. Ils en ont perdu le secret dans la
mesure où ils ont perdu le sens de la foi. Parce qu'orphelins du Père, ils sont livrés à
leurs tourments. Qui ne s'appuie que sur soi connaît tôt ou tard la fragilité de sa
confiance. Il s'effondre ou s'étourdit, se laisse aller au hasard des circonstances,
oscillant entre la torture par une espérance creuse et le découragement
désillusionné. Le souci est la caractéristique d'une vie sans Dieu.
« Ne soyez point en souci pour votre vie », ce commandement peut paraître
arbitraire ou exagérément optimiste aux esprits superficiels et semble fait pour
contrarier notre ardeur de vie; ce commandement n'a cependant en somme qu'un
objectif : nous préserver du malheur d'avoir vécu inutilement. Celui qui fait servir sa
vie à un bien supérieur la sauve en la donnant. Ne gaspille pas ta vie; fais-la
fructifier ! Sache la donner pour l'empêcher de se perdre. Le moraliste Ch. Wagner
l'exprimait ainsi : « L'essentiel commande, l'accessoire obéit, et l'ordre naît de la
simplicité. » Il ne faut pas essayer de régler le secondaire avant d'entreprendre
l'essentiel. Si Dieu nous interdit le souci, c'est qu'il nous offre la permission de vivre
notre condition humaine limitée et pourtant élargie aux dimensions de son



Royaume. Ta vie telle qu'elle est et nulle autre est le terrain d'exercice de ta
vocation.
Des défis importants sont à relever, des dangers redoutables sont à affronter, mais
le souci est le pire moyen d'essayer de s'en tirer. Le petit troupeau que nous
formons ne doit pas ressembler à une société de gens peureux qui exagèrent tout. Il
faut se familiariser avec ce qu'on craint, en faire le tour, le toucher et le regarder de
près. Ce qui de loin est gigantesque, de près retrouve des proportions raisonnables.
S'en tenir au commandement de Dieu, « ne soyez point en souci pour votre vie »
permet de tenir en bride notre imagination et de conduire tout notre être là où il
redoute d'aller. Le grand moyen de replacer le souci à sa juste place, c'est la
naissance en nous de quelque chose qui bannit la crainte, et ce quelque chose, c'est
l'amour.
Pour quiconque met toute son espérance et tout son bonheur en sa propre
personne, la consigne est de trembler. Il faut apprendre à aimer quelque chose en
dehors de soi pour se jeter dans la mêlée sans ce souci qui alourdit et paralyse.
C'est alors que nous sentirons ce que notre destinée a de grand et que nous
pourrons croire à la fuite utile des jours. Alors nous sentirons nos peurs nous lâcher,
car nous saurons que nous ne nous appartenons pas. De là découlera une vie
simplifiée, pacifiée, où les dangers ne manqueront pas, mais où nous aurons appris
à les affronter de la seule manière raisonnable qui soit : dans la foi en Dieu qui
pourvoit à nos besoins nécessaires pour que nous puissions accomplir notre
destinée là où nous sommes, comme nous sommes.

Amen !


