
Augmentation de foi ! 
7 octobre 2007
Temple de Porrentruy
Serge Médebielle

La foi est-elle un thermomètre qui nous permettrait de prendre la température de
notre spiritualité chrétienne ?
En écoutant la demande des apôtres, augmente-nous la foi ! , nous serions tentés de
le croire. À cette différence près, c’est qu’en matière de spiritualité, il vaudrait
mieux avoir la fièvre : la fièvre de Dieu. Fièvre et ferveur ne sont-ils pas des mots
très proches ? Nous connaissons tous la parole biblique nous préférant froid ou
chaud : mais le Seigneur n’aime pas les tièdes. Donc, le thermomètre de notre foi
devrait indiquer un bon 40 degrés si ce n’est plus. Si la température de votre foi
augmente, si vous êtes malades de Dieu, vous êtes alors sur le bon chemin !
La nature humaine étant ce qu’elle est, les apôtres demandent une augmentation de
foi. Il faut dire que cette même nature humaine a du mal à penser autrement qu’en
termes de diminution ou d’augmentation, de perte ou de gain. Ne parle-t-on pas de
la possibilité de « perdre » la foi comme on perd ses clés et qu’on espère peut-être
récupérer aux objets trouvés ? La nature humaine étant aussi avide de ce qui sort de
l’ordinaire, n’attendons-nous pas de la foi qu’elle fasse des miracles ? Et si par
malheur l’extraordinaire ne se produit pas, ne dit-on pas que nous n’avons pas eu
assez de foi ? La foi n’est-elle pas faite, en reprenant l’image donnée en parallèle à
notre récit par Matthieu, pour déplacer des montagnes ? Et s’il s’agit, comme dans
notre récit, pardonnez-moi ce littéralisme en forme de boutade, de déraciner par la
foi des arbres, alors l’humanité est en bonne voie puisqu’elle fait mieux : des forêts
entières disparaissent !

Tout ceci pour dire que les apôtres, avec leur demande d’augmentation, ne nous ont
pas vraiment rendu service. Ils nous ont ainsi donné l’occasion de ne faire de la foi
qu’une sorte d’unité de mesure, une histoire de « pas assez », « trop peu » ou «
beaucoup ». À tel point que des personnes croyantes, traversant de graves
difficultés, croient avoir trouvé la source de leur malheur : elles n’ont pas eu assez
de foi…
Augmente-nous la foi ! À y regarder de plus près, cette demande des apôtres est
tout de même surprenante. On a envie de dire : que leur faut-il de plus ? En effet, les

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2007-10-07/augmentation-de-foi


chapitres précédents de Luc nous révèlent que les apôtres, envoyés par Jésus, ont
eu assez de foi pour prêcher, annoncer le royaume de Dieu, guérir, chasser les
démons, avec un succès certain. Cela ne leur suffit-il pas ? Pourquoi demandent-ils
une augmentation de foi ?
En m’écoutant, vous devinez peut-être que je tente de faire de la foi autre chose
qu’une question de « quantité ». Et peut-être pensez-vous que je vais vous servir un
classique du genre dans le registre des bons sentiments humains : « ce n’est pas la
quantité qui compte mais la qualité ».
Eh bien non : je crois que la réponse de Jésus à la demande d’augmentation de foi
des apôtres se situe ailleurs que sur le simple plan de la quantité ou de la qualité.
Certes, les esprits éclairés diront que lorsque Jésus répond que la foi peut être de la
taille d’une graine de moutarde, nous restons dans le registre de la quantité. Pour
nous dire, on nous l’a assez répété, qu’il suffit de pas grand chose pour faire de
grandes choses.
Mais voyons : ne discernez-vous pas dans la parole de Jésus une pointe d’humour si
ce n’est une forme de scepticisme face à la demande des apôtres ? À leur demande
grosse comme une montagne, Jésus répond par un simple si : si vous aviez ;
autrement dit, vous ne l’avez pas. C’est étonnant comme réponse car Jésus sait très
bien qu’ils ont eu assez de foi en son nom pour prêcher et guérir. Alors, pourquoi
cette réponse ? Et bien en réalité, Jésus, en répondant par une énormité – qui est
déjà celle de déraciner un sycomore – révèle que la question des apôtres n’est pas
une bonne question. On ne trouve pas non plus, dans sa réponse, un déplacement
du débat de la quantité à la qualité. Il n’y a pas de foi meilleure ou moins bonne ; on
n’appose pas sur la foi un cachet « made in ici ou ailleurs ».

Un jour, un maréchal de Napoléon lui demanda une audience. Ce maréchal venait lui
faire le récit d’une bataille remportée haut la main quelques semaines auparavant.
Napoléon sortit et écouta attentivement ce maréchal lui narrer tous les détails de
cette victoire militaire. Cependant, Napoléon ne prononça pas un seul mot, ce qui
eut le don de décevoir le maréchal. Ce dernier attendait des félicitations, des
encouragements et non pas ce mutisme. Alors, ce maréchal rajouta encore plus de
détails piquants à son récit. Mais Napoléon restait désespérément silencieux.
Lorsque ce maréchal eut fini de parler, Napoléon ouvrit enfin la bouche et lui
demanda : « Qu’avez-vous fait hier d’intéressant ? ». Le maréchal resta médusé par
cette question. Mais il retint la leçon : il ne faut jamais se reposer sur ses lauriers.
Il y a peut-être un peu de cela dans la réponse de Jésus à la demande
d’augmentation de foi des apôtres : on ne sait jamais, la foi pourrait leur monter à la



tête comme il arrive à d’autres que la moutarde leur monte au nez. Mais Jésus va
plus loin. Je crois qu’au-delà d’un simple débat autour de questions de quantité ou
de qualité de foi, Jésus veut montrer que le problème fondamental n’est pas d’avoir
peu ou beaucoup de foi. Le problème, c’est essentiellement de mettre sa foi en
action, de passer de la foi aux actes.
Là encore, sans doute vous direz-vous que je vous sers un classique du genre : la foi
n’est rien sans les œuvres. Ou l’inverse, comme ça tout le monde sera content. C’est
un classique certes, mais on oublie souvent que l’action est un concept complexe et
pose de nombreuses questions. Le philosophe E. Kant posait bien le problème en
demandant : « Qu’est-ce qui fait qu’une action est bonne ? ». Question
apparemment inutile parce que tout le monde croit savoir ce que c’est que bien agir.
Et la réponse de Kant se résume dans le célèbre « impératif moral catégorique » que
je vous livre en français courant au travers d’un exemple : ne pas mentir est une loi
universelle qui doit impérativement être appliquée en toutes circonstances.
Toutefois, et c’est la critique qui peut être faite à Kant, le devoir de bien agir nous
place parfois devant des situations compliquées où il devient difficile de savoir,
justement, comment bien agir. Prenons l'exemple suivant: un ami cher ou un
membre de votre famille est atteint d'un grave cancer. Doit-on absolument lui dire la
vérité ? On serait tenté de répondre "oui", dire la vérité, c’est toujours bien agir ;
mais il arrive parfois que certaines personnes soient trop faibles pour supporter une
telle vérité, et en meurent trop rapidement. Par respect ou plutôt par souci de
l'autre, il faut parfois savoir mentir. Mais, problème : ce n’est pas bien de mentir. On
se retrouve face à un dilemme éthique : pour bien agir, il faut parfois aller contre
certains principes moraux pourtant universellement admis.

L’action pose donc un problème éthique. Et petite parenthèse, ceux qui ne
supportent pas qu’on dise « éthique » au lieu de « morale » ou qui confondent «
éthique » et « morale » montrent une ignorance certaine. Dans l’histoire de la
pensée occidentale qui puise entre autres sa source dans la Grèce antique, la
morale, on devrait dire morales au pluriel, c’est un ensemble de règles
préconstituées dans telle société ou à telle époque. L’éthique, c’est la réflexion sur
la morale. La morale dit par exemple : « il ne faut pas tuer ». L'éthique demande :
"Pourquoi ne faut-il pas tuer ? », « Sur quoi ou sur qui est fondé ce précepte en
l'homme ? ». Et, plus généralement, elle pourra se demander : comment définir une
action bonne, qu'est-ce qui fait qu'une action est morale. Ainsi que, pourquoi pas :
d'où vient la morale ? La morale ne se prononce pas directement sur ces questions.
On peut dire que, alors que l'éthique est réflexive, la morale ne l'est pas en tant que



telle.
Au-delà donc d’une simple question de quantité ou de qualité, Jésus semble tout
simplement demander à ses amis de « passer à l’acte ». Mais voici, en plus de savoir
comment bien passer à l’acte, nous nous retrouvons face à un autre problème.
En effet, je crois que nous oscillons entre deux extrêmes : l’immobilisme et
l’activisme. L’immobilisme. Un essayiste parlait de « paralysie analytique » pour
désigner cet état intérieur où nous passons notre temps à peser le pourquoi du
comment, à nous demander s’il faut y aller ou ne pas y aller. Immobilisme de
l’hésitation. Et pour justifier cet immobilisme, nous sommes très doués : « A quoi
bon ? Cela ne sert à rien ; de toute façon, ça ne changera pas grand-chose » sont
des paroles qui germent souvent sur nos lèvres et qui nous permettent de rester au
point où nous en sommes.
Il faut dire que la société dans laquelle nous vivons n’arrange pas les choses. Nous
nous croyons pressés et stressés alors qu’en réalité tout est fait pour nous endormir.
En effet, dans une société où tout est fait pour assurer productivité et efficacité
grâce à un monde de machines, on aboutit à cette conséquence étonnante : celle de
rendre l’homme paresseux et presque inutile. Un homme secouru dans ses moindres
gestes. Nous avons un fort penchant à laisser aux machines le soin de mémoriser
pour nous, d’enregistrer pour nous, de parler pour nous. Cela va du carnet
d’adresses avec numéros de téléphone et adresses électroniques à la gestion de
bibliographies, textes, rendez-vous d’affaires, comptes et planning. Notre voix,
enregistrée une fois pour toutes – ou, mieux, une voix synthétique – répond pour
nous. Nous ouvrons les portes à distance et zappons de loin avec indifférence. Il n’en
faut pas beaucoup plus pour que nous tombions dans une sorte de nonchalance
sommeillante. Dans cet univers, l’être humain semble être de trop. Il semble un
ajout posé là par hasard et qui pourrait tout aussi bien ne pas exister. Ce que les
machines font parfaitement, en effet, il le fait, lui, l’homme, gauchement, avec
hésitations et erreurs, comme s’il imitait imparfaitement un modèle.
À l’opposé de l’immobilisme et de la nonchalance, nous trouvons l’activisme : il y a
tout de même des gens actifs en ce monde ! Et bien nous serions tentés de croire
que l’activisme, l’action à outrance, vaut mieux que l’immobilisme. Pourquoi pas ?
Cependant, il arrive que l’activisme ou l’action ne serve à compenser qu’une
certaine peur ou anxiété : la peur de la panne. Auparavant, je parlais de cet univers
de machines et de technologie dans lequel nous vivons et au sein duquel il ne doit
pas y avoir de vide, de trou, de faille. Peur de la panne. À qui feindrait de s’en
étonner, rappelons la panique de l’utilisateur quand l’ordinateur ne marche plus, du
téléspectateur quand sa télévision s’arrête, ou de l’usager quand son téléphone, fixe



ou portable, tombe en panne. Le manque devient criant – et même angoissant. La
panne est une souffrance. La crainte de la panne, un cauchemar.
Alors, on se plonge dans l’activisme. Je lisais dernièrement un article sur la société
japonaise où tout un chacun, dès son enfance, doit prendre l’habitude de toujours
répondre : « Vous savez, je suis très occupé ». Même quand il n’a rien à faire. Être
très occupé, ou le croire, n’est-ce pas conjurer cette peur du vide, de l’arrêt, de la
panne, de la mort ?

Vous devinez bien que lorsque Jésus tente de faire comprendre à ses amis que la foi,
ce n’est pas d’abord une question de quantité ou de qualité mais avant tout de mise
en action, il nous invite ni à l’immobilisme qui nous évite de mouiller notre chemise,
ni non plus à cette forme d’activisme ou de « suroccupation » qui masque bien
souvent nos peurs diffuses.
« Just do it ! » Pardonnez-moi cette expression anglaise à la RSR mais expression qui
est devenu un slogan et qu’on pourrait rendre en français : « Vas-y ! Fais-le ! ». Mot
d’ordre qui revient souvent dans la Bible : Sois fort et agis ! C’est ici la réponse que
Jésus donne à ses disciples qui désirent une augmentation de foi : n’attends pas que
ta foi grandisse ou sois de plus pur alliage que celle de ton prochain. Sois fort et
agis. Au point où tu en es, triste ou heureux, dans la situation où tu trouves, facile
ou difficile, sois fort et agis !
Notre évangile donne un exemple particulier d’action remplie de force : celui du
pardon. Juste avant la demande d’augmentation de foi des disciples, Jésus parle
d’augmentation, mais dans le domaine du pardon : toujours pardonner à mon
prochain dès qu’il y a repentir. Et ce n’est pas pour rien que Jésus va prendre
l’image du sycomore qui n’est pas sans rappeler le sycomore duquel Jésus fait
descendre Zachée le mal-aimé pour nous apprendre que le fils de l’homme est venu
chercher et sauver ce qui est perdu. On peut ainsi dire, de manière générale, que la
foi en Christ induit un type spécifique d’action éloignée à la fois de l’immobilisme et
de l’activisme mondain : en tant que croyant, la foi nous appelle à chercher et
sauver ce qui semble perdu. À l’image de Jésus qui vient nous chercher et nous
sauver lorsque nous sommes perdus.

Sois fort et agis : cela me fait penser à l’histoire de ce groupe d’ouvriers français
astreints au travail obligatoire dans une usine d’armement durant la Seconde Guerre
mondiale. Ils décidèrent de saboter discrètement le détonateur de chaque bombe
qui était censée, bien sûr, exploser à chaque impact au sol et tuer. Sans doute sur le
sol anglais, à Londres. Grâce à un tout petit changement introduit dans le



détonateur, les bombes qui arrivaient au sol n’explosaient jamais. Au bout d’un
certain moment et témoin étonné de plusieurs largages infructueux sur son sol de
bombes ennemies, le gouvernement britannique de Sa Majesté décida d’examiner
ces bombes étonnamment inoffensives. En cherchant, ils découvrirent, dans chaque
bombe arrivée au sol, un petit bout de papier sur lequel étaient inscrits ces quelques
mots rédigés hâtivement et placés par ces ouvriers dans chaque bombe : « Nous
faisons du mieux que nous pouvons, avec nos moyens, là où nous sommes et à
chaque fois que cela est possible ». Les Britanniques portèrent ces bouts de papier
au Général de Gaulle qui esquissa un large sourire. Un jour, on apprit que le
stratagème de ces ouvriers avait été découvert et ils furent exécutés. Les
Britanniques informèrent le Général du sort de ces petits ouvriers anonymes au sein
de la grande tourmente. De Gaulle, paraît-il, ordonna à ses officiers de se lever et de
se mettre au garde-à-vous en signe de respect.
Agir du mieux que nous le pouvons ; avec les moyens qui sont les nôtres, là où nous
nous trouvons et à chaque fois que l’occasion favorable se présente, c’est-à-dire,
bien plus souvent que nous le croyons, je crois que c’est un peu cela, la foi. Avec
l’espérance et la certitude, même au prix de grandes épreuves, de la victoire ultime
en Christ.

Amen !


