« Coeur de pierre - coeur de chair »

13 mai 2007
Chapelle de Baden
Michel Cornuz

Nous sommes dans le temps liturgique entre Paques - la féte des fétes - qui célebre
la résurrection du Christ et Pentecéte - la féte de la venue de I'Esprit Saint. Féte a la
fois intime, puisque I'Esprit permet a chacun personnellement, au plus profond de
son étre, d’'étre participant de la vie divine et a la fois communautaire, puisque
I’Esprit fonde I'Eglise. Ce temps liturgique nous permet de faire notre, d’intérioriser
le passage de la mort a la vie qu’a vécu Jésus.

En effet, au passage de Vendredi Saint a Paques, de la mort a la vie, des ténebres a
la Lumiere correspond en chaque croyant, au plus intime, un autre passage, une
autre Paque, celle du « coeur de pierre » au « coeur de chair », comme nous I'avons
entendu dans le livre du prophete Ezéchiel. L'image est tres parlante ! Quand on dit
de quelqu’un qu’il a un « coceur dur comme la pierre », on veut dire qu’il est
insensible, que rien ne peut le toucher ou I'’émouvoir, qu’il est fermé a toute
compassion et a tout amour... Mais, ce « cceur de pierre », n’est-ce pas souvent
notre réalité ? Nous pouvons alors, a I'aide de nos textes bibliques, tenter de porter
un diagnostic sur ce que nous vivons :

Pourquoi nous forgeons-nous, dans nos relations avec Dieu, avec les autres, avec
nous-mémes « un coeur de pierre » ? Pourquoi nous blindons-nous dans la vie au
point d’étre incapables d’accéder a la profondeur de nos sentiments intérieurs ?
Quelles peurs, quelles résistances sont derriere ce besoin impérieux de protection ?
Mais le diagnostic n'est pas la pour que nous soyons écrasés, a terre, mais il est
posé en vue d'une thérapie, d’'une guérison. Dieu nous promet d’6ter le coeur de
pierre, qui est le n6tre, pour nous donner un cceur de chair, un cceur qui se laisse
toucher, émouvoir, qui s’ouvre a la compassion et a I'amour. Selon la traduction en
francais courant, c’est le passage d'un coeur « insensible comme la pierre » a un «
coeur réceptif ».

Un coeur de pierre est rigidifié, il est cadavérique, mort. Un cceur de chair est un
coeur vivant, et c’est bien a une Paque intérieure que nous sommes invités, passage
de la mort a la vie ! Comme le dit I'apbtre Jean : « Nous, nous savons que nous
sommes passés de la mort a la vie, parce que nous aimons. Celui qui n'aime pas


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2007-05-13/coeur-de-pierre-coeur-de-chair

demeure dans la mort. » C'est donc I'amour, I'amour recu et I'amour donné, qui est
le moteur de cette transformation !

Cet appel de Dieu, ou plutdt cette promesse de transformation, concerne chacun
d’entre nous individuellement, que nous soyons ici dans cette chapelle ou a la
maison, en voiture, a I’h6pital a I'écoute de la radio, mais cette promesse a aussi
une dimension communautaire. Nous sommes interpellés en tant qu’Eglise (et la
nous retrouvons les deux dimensions de I'Esprit qui ceuvre au plus intime de la
personne et qui fonde la communauté) : le discours d’Ezéchiel s’adresse a chaque
Israélite en particulier, mais aussi a I'ensemble du peuple, puisqu’il se termine par
ce renouvellement de I'alliance : « Vous serez mon peuple et je serai votre Dieu. »
Dimension ecclésiale, communautaire et dimension intime donc étroitement mélées.
Essayons de mieux comprendre ce que cela peut signifier pour nous aujourd’hui ! et
d’abord pour I'Eglise !

Il serait trop facile de ne pas nous sentir concernés, de regarder a gauche et a droite
les autres religions, les autres Eglises pour critiquer leur intégrisme ou leur
intolérance sans nous remettre nous-mémes en question. Or c’est vraiment la
tentation de toute religion, de toute Eglise que de « pétrifier » sa foi, sa morale, ses
rites, ses institutions et de se transformer en « religion de pierre », pour poursuivre
I'image d’Ezéchiel.

La religion de pierre est celle de tous les « ismes » qui figent les relations vivantes !
C’est la religion du dogmatisme qui cherche a enfermer Dieu dans des idées ou des
définitions, autant d’idoles conceptuelles proches des idoles de pierre. C'est aussi la
religion du légalisme, qui se base sur des normes, des lois, des principes extérieurs ;
religion ou tout est vu selon la distinction entre permis/défendu et ou les situations
particulieres de vie, les appréciations personnelles, la conscience, les motivations
intimes ne comptent guere, les pierres des tables de la loi. Religion du ritualisme,
aux pratiques tres codifiées pour s’approcher de la divinité et pour entrer en relation
avec cette puissance supérieure, rites qui permettent de « négocier » avec Dieu
dans une partie de donnant-donnant et d'apaiser alors nos peurs archaiques, les
pierres de |'autel du sacrifice et du Temple.

A chaque fois, nous avons affaire a une forme de religion tres extérieure : on se
raccroche a des formules dogmatiques, a des regles, a des rites, mais tout cela est
détaché de la vie réelle et concrete. Ces pratiques risquent de devenir alors un
absolu, gu’on cherche a imposer aux autres, et ces pierres des idoles, ces pierres
des tables de la loi, ces pierres de I'autel des sacrifices ont tendance a se
transformer en « pierres de lapidation » pour exclure, voire mettre a mort le
renégat, I'infidele, la femme adultere, tous ceux qui bousculent les regles



dogmatiques, morales ou rituelles, et dont on a peur que I'impureté ne soit
contagieuse.

Ces dérives peuvent étre celles de toutes les religions, mais pourquoi ? Pourquoi
s’enfermer dans un tel carcan au lieu de vivre une « religion de la chair », une
religion qui nous relie les uns aux autres, qui nous relie avec notre profondeur
insoupconnée, qui nous relie a Dieu source de toute Vie. Pourguoi cet attrait pour la
pétrification ? Pour comprendre cette funeste attirance, il nous faut passer du
communautaire a I'intime et au personnel. Car derriere le dogmatisme, le
moralisme, le ritualisme, derriere tous ces « ismes » dans lesquels nous nous
barricadons et qui nous empéchent d’aimer, se cachent une peur et une volonté de
maitrise. Peur de la vie, peur de ce qui peut émerger du plus profond de nous, si
nous laissons nos émotions s’exprimer, peur de I'incertitude, peur des rencontres
transformatrices, peur des blessures que les autres peuvent nous infliger si nous
nous montrons par trop désarmés.

Alors on se blinde, on construit des pierres, on se réfugie dans des certitudes figées
ou des habitudes intangibles. On se raccroche aux rites, aux regles, aux formules
comme autant de bouées de sauvetage. Et comme on en a besoin pour ne pas
sombrer, on ne supporte pas tout ce qui risque de provoquer une faille, de révéler la
fragilité de nos convictions, d'ou cette agressivité et cette violence de toute «
religion de pierre » Pour préserver ces sécurités, on s’'interdit d’explorer les caves de
nos vies.

Oui, ainsi se fabrique « un coeur de pierre », on veut une parfaite maitrise de sa vie,
une pureté sans mélange, une pleine adéguation a soi-méme sans aucune distance
interne. On est tout d’un bloc ! Mais en fait, ce tout d’un bloc signifie I'absence de
vie, la mort. La peur a fait que nous avons construit, sans le vouloir, des tombeaux.
C’est pourquoi, Jésus peut dire des pharisiens, qu’ils sont des « sépulcres blanchis ».
A I'extérieur, tout est beau, rutilant, la vie peut sembler réussie, on a une belle
famille, une bonne situation, un engagement social ou religieux. Tout est lisse et
sans faille, mais a I'intérieur c’est mort. Voila le diagnostic

C’est dans cette situation que peut retentir pour chacun de nous avec force la
promesse de guérison, la promesse de I'Esprit divin qui nous fait passer de cette
mort a la vie retrouvée : « J’enléverai de vos corps le coeur de pierre et je vous
donnerai un coeur de chair. Je mettrai en vous mon propre esprit. » Il est important
de noter que ce n’est pas nous qui dans un premier temps agissons, mais que c’est
Dieu qui intervient et qui travaille en nos vies. Nous n’avons pas tant a faire qu’a



laisser faire I'Esprit en nous. Notre seule tache est alors de nous rendre disponibles.
Si la peur et la volonté de maitrise ont faconné nos « coeurs de pierre », ce seront
alors la confiance et la démaitrise, ou on pourrait aussi dire le lacher-prise, qui
rendront nos cceurs vivants, malléables, sensibles aux sentiments intérieurs
profonds, aux appels des autres, aux murmures de Dieu. Il n'y a la rien de crispé,
rien de figé, mais plutét I’'humble abandon a I'action de I'Esprit qui veut nous
modeler.

Comme I'exprime Tersteegen, un grand mystique protestant : « Une vie chrétienne
construite par soi-méme, dont le Christ vivant intérieur n'est pas l'origine et I'ame
ne mérite pas ce nom ; ce n’est qu’'un masque mort, une forme extérieure sans vie,
ni force. Il nous faut simplement abandonner notre propre agir, donner
véritablement notre ccoeur a Jésus, demeurer en lui comme des enfants et le laisser
agir librement en nous par son Esprit. (...) Ainsi, il s’agit plus de I'ceuvre de I'Esprit
de Jésus en nous que de notre propre travail. Cet Esprit d’amour insuffle a I'ame le
sens de Jésus-Christ et la faconne a son image presque aussi imperceptiblement
gu’un enfant est formé dans le sein de sa mere. L'Esprit conduit I'ame a se détacher
toujours plus de toutes choses et d’elle-méme et a s’abandonner
inconditionnellement a Dieu. (...) En ce domaine, il n'est pas possible de nous
fabriquer ou de nous faconner par nous-méme ; cela ne serait qu’un obstacle. Il faut
n'étre que de I'argile pauvre et informe dans la main du potier. Cette main d’amour
nous formera a sa maniere ».

Dimension intime de la réception de I’Esprit qui nous donne un coeur de « chair », un
coeur malléable qui se laisse faconner par le potier divin. A I'opposé de la peur et de
la volonté de maitrise, il y a la confiance qui nous permet de nous laisser aimer au
plus profond, méme la ou nous ne sentons pas aimables, méme au creux de nos
failles et de nos fragilités, confiance qui nous fait recevoir la Parole de grace et de
pardon que Dieu nous adresse en son Fils, Parole qui nous permet de retrouver la
confiance en nous-mémes et Parole qui nous permet aussi de créer des liens de
confiance avec les autres. Plus la confiance est retrouvée, plus des liens sont
retissés et plus les pierres qui servaient de portes blindées a notre coeur
s’'effondrent. Nous découvrirons alors que Dieu est un Dieu Vivant et que nous ne
pouvons I'enfermer dans des formules ou des dogmes figés, mais le laisser nous
rencontrer et nous surprendre dans Sa liberté.

Un Dieu toujours plus grand que tout ce que nous pouvons penser de Lui, et c’est
I’écroulement du dogmatisme. Nous ferons I'expérience que Dieu ne cherche pas a
faire sa demeure dans des temples de pierre, mais que selon sa promesse, il veut



faire de nos coeurs sa demeure, si nous nous ouvrons a cette dimension intérieure,
c’est I’écroulement du ritualisme. Enfin, nous pourrons étre aussi ouverts aux appels
d’autrui, a leurs sollicitations, aux surprises des rencontres, en respectant chacun
dans sa personnalité comme un enfant de Dieu unique sans I’enfermer dans nos
jugements, et c’est I'écroulement du moralisme !

Cette Paque intime du cceur de pierre au cceur de chair conduit a une Pague
communautaire de la religion de pierre a la religion de chair, une religion « incarnée
», vivante, respectueuse des situations de vie de chacun, rejoignant chacun la ou il
se trouve. C’est bien alors la religion voulue par Jésus-Christ, la Parole faite chair.
Sur Lui repose la plénitude de I'Esprit divin, qui lui permet de ne jamais figer son
rapport a Dieu, de ne jamais « pétrifier » ses relations aux autres, mais de toujours
vivre |'ouverture, I'attention aux appels de Dieu et aux sollicitations des hommes, de
discerner le murmure de Dieu a travers ses freres et sceurs en humanité.

Pour étre ainsi a I'image du Christ et vivre véritablement une religion de
I'incarnation, il nous faut toujours invoquer I'Esprit divin pour qu’il pénetre I'intimité
de nos ceeurs : « Lave notre péché, abreuve notre sécheresse, guéris notre blessure,
fléchis notre rigidité, enflamme notre tiédeur. »



