
Emmaüs, un chemin de vie entre absence de Dieu
et rencontre du ressuscité 
28 mai 2006
Temple de Bevaix
Werner Habegger

Elisabeth Reichen
Il fait frais dans l’église, je suis seule, je veille dans le calme. Un oasis de paix.
Autour de l’église la vie active et animée du centre ville. On entend son grouillement
étouffé à travers les gros murs.
La paix ici dedans, n’est-elle pas un peu vide ? Un faux calme, celui de ne pas
vouloir se laisser déranger. Le calme entre ces quatre murs, érigés peut-être par la
peur de ne pas pouvoir rencontrer Dieu autrement ou alors qu’il pourrait s’échapper
? Qu’est-ce qu’une église ? Un bâtiment pour garder la paix et quelle paix ; le calme
et quel calme ? Pour garder Dieu ? Pour qui ? Pour quoi ?
Au début Jésus n’avait pas d’église, il partageait le pain dans un bistrot, nous l’avons
bien entendu dans le récit ou dans la nature, au bord du lac. Et il y a eu rencontre,
une vraie rencontre.
Mes pas me précipitent vers la porte. Je la pousse doucement. La chaleur du soleil
me touche et me donne un sentiment de bien-être. J’ouvre tout grand les portes. «
Venez », dis-je aux gens qui passent d’un pas pressé, « venez, car il y a à manger et
à boire, à écouter, à partager et à rêver, venez… ! »
Et ils viennent. Beaucoup de personnes. On mange ensemble, on écoute des
histoires qui racontent les merveilles du monde, on parle ensemble, on se rencontre,
on apprend à se connaître. Les murs vides et frais deviennent chauds et colorés,
l’église devient la maison du peuple.
« Il est là », me dit quelqu’un en passant. « Qui ? Où ? » Je ne comprends pas. « Il
est là, ouvre tes yeux ! » dit la personne encore une fois et s’en va vers quelqu’un
d’autre. Je cherche parmi les gens, je traverse toute la longueur de cette grande
maison de Dieu. Maison de Dieu ou maison du peuple ? Serait-ce un nouveau sens à
donner ?
Il se fait tard, les gens partent peu à peu, me donnent la main, me remercient. Ils
ont l’air heureux pour la plupart. Moi aussi, je me sens bien. C’était bon d’être avec
eux ! C’est comme s’Il avait été là. Comme si… Non, pas « comme si » : Il était là,

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2006-05-28/emmaus-un-chemin-de-vie-entre-absence-de-dieu-et-rencontre-du-ressuscite
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2006-05-28/emmaus-un-chemin-de-vie-entre-absence-de-dieu-et-rencontre-du-ressuscite


parmi nous, Il a partagé le repas avec nous, tout était si délicieux. Il a parlé avec
nous, écouté nos histoires et nos partages. Oui, Il était là, véritablement.
Je porte la joie dans le cœur. Il y a du désordre partout. « On peut t’aider à ranger ?
» Et Il est encore là ! Nous rangeons les souvenirs plein la tête. Quand on s’entraide
ça va vite, c’est même un plaisir de continuer un peu le partage et de rêver encore
un peu à ce qui s’était passé et à ce qui pourrait encore se passer ! Car « quand on
rêve seul, ce n’est encore qu’un rêve. Quand on rêve ensemble c’est déjà la réalité »
disait Dom Helder Camara.
La prochaine fois je ne tarderai pas trop pour ouvrir les portes – faire profiter d’une
paix vivifiante, d’un calme qui est habité d’odeurs et de couleurs, de tendresse et de
sons. L’église est une grande maison qui peut accueillir beaucoup de monde. Un toit
pour tous. Puisque nous les avons, ouvrons-les à l’autre. Même s’il y aura du
désordre, mais le chaos et l’amour vont en pair. Le bonheur n’arrive pas derrière
une porte fermée où l’on garde jalousement le calme et la paix. L’accueil de l’autre
nous offre des surprises, des cadeaux. C’est tous les jours une fois comme à
Emmaüs. Ouvre tes yeux tout simplement !
Werner Habegger
Travailler en terre étrangère. C’est la première réalité de mon travail d’aumônier de
jeunesse. Comment transmettre l’écriture aujourd’hui à des jeunes qui ont bien
assimilé la logique de la terre dans laquelle ils vivent ! Pourquoi viens-tu avec ce
vieux texte ? Ne pourrais-tu pas balayer ce vieux livre et écrire un message
d’aujourd’hui ! C’est de notre expérience que doit venir le message ! C’est en nous
que nous devons trouver le contenu de notre spiritualité ! Pourquoi faire des efforts
pour comprendre la bible ?
Préjugé profondément ancré ! Monde de la jeunesse, et pas seulement, devenu
étranger même à l’idée d’une tradition ! La Bible devenue une parfaite inconnue
pour la majorité de nos jeunes. Heureusement cela ne les empêche pas de
s’engager après leur catéchisme et de donner beaucoup de temps dans
l’accompagnement des camps. Parce qu’une rencontre a eu lieu ! L’amitié partagée,
la vie de groupe respectueuse de chacun.
La formation que j’ai le plaisir de coordonner avec mes collègues en paroisse est
notre chemin d’Emmaüs. Pendant trois ans nous donnons aux jeunes la possibilité
de transmettre la Bible avec nous ! La première surprise c’est que des jeunes
marchent avec nous, et la deuxième c’est qu’ils s’intéressent. Un parcours de
formation exigeant permet d’aller plus loin que le constat de la mort de notre
tradition ! C’est peut-être la plus grande joie d’un aumônier de jeunesse
d’accompagner des jeunes comme le Christ l’a fait sur ce chemin entre Jérusalem et



Emmaüs. Sur le mode du célèbre guide du routard, nous partons à la découverte de
cette terre étrangère qu’est la Bible. Nous en parcourons les plus beaux paysages
Nous donnons des clés de lecture aux jeunes moniteurs. Et une méthode de lecture.
1. Comprendre ce que je visite, apprendre à regarder les aspérités du paysage,
connaître les gens, leur contexte de vie, apprécier les variétés et les genres et
pouvoir en dire quelque chose de sensé.
2. S’approprier le texte, exprimer en quoi il éclaire mes relations avec moi-même,
Dieu et les autres.
3. Chercher une piste pratique pour agir en cohérence avec ce que je sais et ce que
je ressens.
Ils sont capables de prendre du plaisir dans le voyage. Ils s’identifient aux disciples
d’Emmaüs, parmi les gens que nous leur permettons de découvrir. Après avoir visité
le texte, ils deviennent eux-mêmes des guides pour les touristes catéchumènes !
Bien sûr, la visite du pays sera souvent quête, recherche, doute, mais aussi dans des
moments privilégiés, une rencontre qui transforme et génère l’enthousiasme et la
foi.
J’aurais bien voulu que deux jeunes puissent participer à ce culte, mais voilà ceux de
la paroisse sont tous engagés au camp de catéchisme dans la Drôme. Je laisse à l’un
d’eux la conclusion : « Je comprends mieux ce que peut signifier la résurrection pour
moi: chaque fois que je me relève d’un échec, d’un moment de déprime c’est une
force de résurrection qui agit en moi ! »
Carlo Robert-Grandpierre

Nous aspirons à connaître, nous aimons savoir, nous voulons qu'on nous explique.
Dans les médias, les journaux télévisés et les bulletins d'information ont les plus
fortes audiences. Nos sociétés consacrent d'importants budgets à l'instruction
publique, la démocratie croit à la valeur de la formation, et notre Eglise réformée
neuchâteloise aussi y croit : c'est la mission même du ThEF : Centre cantonal de
Théologie - éducation - formation…
Mais le texte d'aujourd'hui nous montre que la connaissance ne sauve pas ! Ce qui
n'atteint que notre intelligence et nos idées ne suffit pas à nous mettre en
mouvement, à nous faire vivre, ou revivre. Les deux disciples qui s'éloignent avec
tristesse de Jérusalem avaient lu et relu les prophètes, ils avaient côtoyé Jésus, reçu
ses enseignements et pensaient connaître sa mission. Mais ils ne comprennent pas
le tour tragique qu'ont pris les événements. Ils sont désemparés, voire amers. Se
sont-ils trompés, ou ont-ils été trompés ? Et maintenant qu'un inconnu
apparemment bien informé (et qui pourrait l'être mieux que lui ?) leur explique le



sens de ce qui s'est passé à Jérusalem, la lumière ne se fait pas encore dans leur
esprit. Certes, ils ne sont pas indifférents – plus tard ils reconnaîtront que leur cœur
brûlait aux paroles de cet homme. Mais rien de plus.
Il faudra attendre le moment du repas partagé pour que quelque chose d'autre se
passe, quelque chose qui n'est pas un supplément d'information mais une
révélation, qui n'augmente pas le savoir mais l'éclaire d'une lumière nouvelle et lui
donne tout son sens. C'est la rencontre, avec son caractère d'évidence ! Et c'est
alors une triple reconnaissance qui a lieu : d'abord au sens où l'on identifie
quelqu'un. C'est bien lui; dans le sens aussi où ils reconnaissent Jésus pour ce qu'il
est véritablement, le Seigneur ressuscité; enfin, au sens de gratitude, comme on en
éprouve pour tout porteur de bonne nouvelle, quand on a envie d'embrasser celui
qui nous remet du cœur au ventre.
Le texte est sobre sur ce qui d'abord les « empêchait de voir ». Bien sûr, Jésus n'est
plus tout à fait le même qu'avant sa mort; mais au-delà de ce mystère, il y a celui de
notre aveuglement spirituel, nous qui pouvons regarder sans voir, écouter sans
entendre et celui de l'humanité tout entière, si savante et si aveugle, de nos
contemporains si informés de tout et si ignorants de ce qui (nous) paraît l'essentiel.
A l'autre bout, le mystère n'est pas moins grand de cette soudaine illumination, du
surgissement de la parole – ou de la présence – qui touche et transforme. Et au
cœur de tout ça, le mystère de notre liberté. Car de cette expérience vivifiante, nous
ne disposons pas, impossible de la planifier. Pour les 2 disciples, elle est arrivée sans
prévenir, comme un cadeau !

Mais il ne serait pas juste d'en rester à cette représentation-là, fataliste comme
selon les Anciens celle de l'amour, qui était distribué capricieusement par ces
angelots dont le flèches enflammaient au hasard tels ou tels cœurs, laissant les
humains en situation de pure passivité. Les disciples, eux, s'ils n'ont bien sûr pas
provoqué cette rencontre, se sont mis en situation de la vivre, ils s'y sont rendus
disponibles par une attitude de recherche et d'écoute humble, et puis ils ont eu la
sagesse de retenir ce compagnon providentiel, lorsque la nuit tombait. Le reste est
grâce. Mais quelle grâce ! Qui ressemble à une résurrection pour ces pauvres gars
moroses; ils s'éloignaient de Jérusalem en traînant la savate, on les imagine
maintenant y retourner au pas de course !
Ce temps de l'Ascension est celui où le Seigneur nous a quittés. Plutôt que de le
chercher dans l'au-delà des nuées, il nous a été suggéré, ici même jeudi, de le
trouver dans l'en deçà de notre cœur. Notre situation ressemble à celle des disciples
d'Emmaüs. Ils se croyaient abandonnés et orphelins, alors que leur Seigneur était



déjà ressuscité, même tout proche d'eux. Avant la Pentecôte, nous espérons la
venue de l'Esprit Saint – alors qu'il est déjà là. Les jeunes, a-t-on dit tout à l'heure,
sont plus sensibles à la rencontre de leurs semblables qu'à celle de Jésus, plus
abstraite. Est-ce très différent pour nous ? La rencontre du Christ se fait le plus
souvent par la médiation de l'humain, à travers un « prochain ».
Voilà ce que je peux nous souhaiter, frères et sœurs, de tout cœur : une rencontre
vivifiante avec celui qui donne la vie en abondance. Pas forcément là où nous avons
l'habitude de l'attendre – ou de nous croire attendus par lui – mais sur nos chemins
banals et quotidiens où le Seigneur marche à nos côtés, le plus souvent incognito.

Amen !


