
La crainte de l’Eternel est le commencement de la
sagesse 
29 janvier 2006
Temple d'Onex
Caroline Ingrand-Hoffet

Mes chers frères et sœurs,

Il est question de sagesse dans ce texte. C’est évidemment là une affaire
importante. Commençons par quelques éclaircissements. La sagesse, c’est autre
chose, c’est plus et mieux que l’intelligence. Plus d’un est intelligent et pourtant rien
moins que sage. La sagesse est aussi plus et mieux que la science que l’on peut
acquérir à l’école, au moyen des livres ou des conférences. Vous pouvez me croire :
moi qui fais partie de l’université, je suis bien placé pour savoir qu’il existe des
savants, des gens bourrés de science et qui ne sont pourtant pas des sages. La
sagesse est aussi plus et mieux que la ruse. Plus d’un qui s’est montré fort rusé dans
certaines situations s’est révélé au contraire très sot malgré toute sa ruse.
Qu’est-ce que la sagesse? Elle est la science de la vie, on pourrait dire aussi : l’art de
vivre. En effet, savoir vivre, c’est bien la plus grande des sciences et l’art le plus
difficile. Faire de sa vie non pas un chaos qui mène au malheur, mais quelque chose
de bien. Le sage est celui qui sait vivre comme il se doit. Mais comment acquérir
cette sagesse et vivre en conséquence?
Il n’y a qu’à vieillir, entend-on dire souvent. N’en croyez rien. Je suis un homme
plutôt âgé ; c’est pourquoi je sais bien que l’on ne devient pas sage parce que l’on
vieillit. On fait des folies à tout âge. D’autres disent que c’est l’expérience qui rend
les hommes sages. Mais que d’expériences nous avons tous déjà faites sans pour
autant être devenus sages ! Et les peuples d’Europe, comme ceux du monde entier,
que n’ont-ils pas expérimenté pendant les cinquante dernières années ! En ont-ils
été rendus sages? Autre chose : quelques-uns d’entre vous ont peut-être entendu
prononcer le mot « psychologie ». On désigne par là la science qui traite de la vie de
l’âme. Beaucoup croient dur comme fer que si on la comprend bien et si on sait
l’appliquer, on devient sage, on apprend l’art de vivre. Je ne veux pas médire de
cette belle science, mais d’après ce que j’ai eu l’occasion d’observer chez des
personnes qui se sont beaucoup occupées de psychologie, il m’est impossible de lui

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2006-01-29/la-crainte-de-leternel-est-le-commencement-de-la-sagesse
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2006-01-29/la-crainte-de-leternel-est-le-commencement-de-la-sagesse


attribuer la vertu de nous rendre sages. Non : « La crainte de l’Éternel est le
commencement de la sagesse. » nous est-il dit. Bien, mais au fond, qu’est-ce que la
sagesse, cette science ou cet art de la vie? Quel rapport a-t-elle avec la crainte de
l’Éternel ? Méditons un peu cette question.

Je commencerai par vous rappeler un récit de l’Ancien Testament. Vous avez
sûrement entendu parler du roi Salomon et de la sagesse qui a distingué cet
homme. Au troisième chapitre du premier livre des Rois, on raconte qu’étant encore
très jeune il avait fait un rêve dans la ville de Gabaon. Dieu lui-même lui serait
apparu et lui aurait dit : « Demande-moi ce que tu veux que je te donne. » N’est-ce
pas, voilà qui a tout l’air d’un conte, et pourtant il s’agit d’une affaire tout à fait
sérieuse. Le jeune Salomon, nous est-il dit, n’a pas répondu : donne-moi les
richesses, les honneurs, la victoire sur mes ennemis, une longue vie. Mais il aurait
répondu en ces termes à Dieu : me voilà appelé à être roi de ce nombreux peuple
d’Israël et je ne suis qu’un tout jeune homme et je ne sais comment le diriger.
Donne-moi donc un cœur intelligent en vue de la tâche qui m’incombe. Donne-moi
de savoir discerner le bien et le mal. Donne-moi le jugement afin de voir ce qui est
juste et droit ! – Cette prière de Salomon a été agréable à Dieu qui lui fit cette
promesse : « Je te donne un cœur sage et intelligent, si bien qu’avant toi tu n’auras
pas eu d’égal et qu’après toi personne ne pourra t’égaler. » De plus, Dieu déclara
vouloir lui donner ce qu’il n’avait pas demandé : richesse et gloire, « de sorte que,
parmi les rois, il n’y en aura point de semblable à toi pendant les jours de ta vie. ».
Sur ce, Salomon s’étant réveillé, se rendit à Jérusalem, offrit un sacrifice à Dieu et
organisa un grand festin pour ses serviteurs. Telle est l’histoire de Salomon. Elle
nous dit comment il est devenu le sage Salomon, possédant la science de la vie.
Qu’avons-nous à apprendre de cette histoire?
Tout d’abord ceci : Salomon s’est montré sage par le fait qu’il n’a pas cru être déjà
sage, à l’instar de beaucoup de jeunes (de moins jeunes et même de vieux), mais
qu’il n’a pas eu honte d’avouer : « Je ne suis qu’un enfant et ne sais comment me
diriger. » D’où sa prière à Dieu : donne-moi la sagesse ! Quiconque ne sait pas et ne
reconnaît pas qu’il est un tel enfant, mais qui s’imagine avoir tout saisi, compris et
perçu, n’est à coup sûr pas sage. « Se vantant d’être sages, ils sont devenus fous. »
Est sage celui qui, jeune ou vieux, a conscience d’être un enfant qui ne sait
comment se diriger. Est sage celui qui s’applique cette parole : « Seul je ne puis
faire même un seul pas. » Le propre de la sagesse, c’est que personne ne la
possède. Nul n’est déjà sage, ni dans son cerveau ni surtout dans son cœur. On ne
peut que le devenir. Tous peuvent obtenir la sagesse, mais seulement en tant que



gens qui tendent vers elle des mains vides afin qu’elle leur soit donnée.
La crainte de l’Éternel est nécessaire pour ce commencement de toute science de la
vie. Celui qui ne craint pas l’Éternel se trahit par sa suffisance. Il s’imagine n’avoir
besoin d’aucun conseil, parce qu’il a réponse à tout et croit savoir se débrouiller tout
seul. On n’a qu’à le laisser faire comme il l’entend. Penser et parler ainsi, ce n’est
pas craindre l’Éternel. Le craindre, c’est tendre les mains pour recevoir comme un
cadeau l’intelligence et le jugement, la sagesse, la science de la vie.

Salomon, en outre, a été sage, parce qu’il a souhaité quelque chose dont il avait
besoin pour d’autres et non pour lui-même. Il était appelé à être roi, à gouverner.
C’était là tout l’objet de ses pensées. Il concevait sa vie comme un service qu’il
devait à son peuple, au peuple de Dieu. Sa seule préoccupation était de savoir
comment il s’acquitterait bien de ce service, comment il pourrait être un bon roi.
Non pas une cinquième roue du char, non pas un parasite, non une de ces
distinguées poupées décoratives que l’on voit dans les vitrines des magasins de
confections, mais un homme dans toute l’acception du terme, c’est-à-dire un
homme qui, se sachant responsable parmi, avec et pour ses semblables, est prêt à
agir en leur faveur. Salomon comprenait qu’il ne serait un homme authentique et
véritable qu’en étant un semblable parmi les semblables. Mais il comprit aussi qu’il
lui fallait pour cela un cœur sage et intelligent. Il a compris en outre que ce cœur, il
ne l’avait pas, qu’il ne pouvait que le recevoir comme un présent. D’où sa prière.
C’est par là qu’il s’est montré et qu’il l’est devenu.
Voilà ce qu’il en est de la sagesse. Or la crainte de l’Éternel en est la condition. Celui
qui ne craint pas l’Éternel raisonnera tout autrement. Il se dira par exemple : de quoi
ai-je besoin pour moi ? Comment puis-je réussir? Qu’est-ce qui m’est agréable?
Qu’est-ce que je trouve chic et amusant? Ce sont là les choses que recherche
l’insensé qui ne craint pas l’Éternel. Inversement : celui qui craint l’Éternel a dans les
oreilles ce commandement : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur et
ton prochain comme toi-même. » Il se sent spontanément au service du prochain et
placé devant cette question : Comment puis-je le mieux le servir?
Salomon a encore fait preuve de sagesse en souhaitant qu’il lui fût donné de
discerner le bien et le mal, ce qui doit avoir la priorité et ce qui est secondaire, ce
qui doit se faire en tout cas et ce qui ne doit se faire en aucun cas. Ce discernement
de l’homme ne va pas de soi. De lui-même, il ne le sait absolument pas. Or, il aurait
besoin de le savoir pour servir autrui et pour en avoir les capacités. Sinon, comment
lui être utile? À défaut de le savoir, il ne pourrait que causer des dégâts, voire des
crimes, dans son entourage. Voilà pourquoi l’homme devra toujours à nouveau



tendre des mains vides et demander. Salomon a été sage par le fait qu’il a demandé
à Dieu le vrai discernement. Mais pour éprouver et reconnaître cette nécessité, la
crainte de l’Éternel est nécessaire. Celui qui ne l’a pas agira tout autrement. Ou bien
il n’en aura cure de ce discernement et ne distinguera pas entre sa main droite et sa
main gauche et brouillera tout, confondra le bien et le mal, ira son chemin en
chancelant comme un homme ivre. Ou bien il sera trop sûr de son affaire, de ses
vues sur le bien et le mal, raide comme une règle à dessiner, durci comme un vrai
pharisien, jugeant et condamnant à tort et à travers, n’en faisant qu’à sa tête, allant
son propre chemin. Deux manières d’être et d’agir aussi mauvaises l’une que
l’autre. Celui qui craint le Seigneur ne demande qu’à bien discerner, mais il voudrait
l’apprendre de Dieu. Il se tourne donc vers Dieu, le priant de le lui communiquer.
Enfin, Salomon a fait preuve de sagesse en souhaitant exclusivement un cœur
intelligent en vue du service auquel il était appelé. C’est le propre de la sagesse.
Grâce à elle, l’homme se concentre, se simplifie et se porte uniquement vers la
seule chose nécessaire. Toutes les autres choses qui peuvent lui sembler bonnes,
avantageuses, amusantes et qui le sont peut-être, sont incluses, en quelque sorte
cachées dans cette seule chose nécessaire. Nous avons lu qu’à cet égard il a
largement trouvé son compte, qu’il a reçu par surcroît et en abondance ce qu’il
n’avait pas demandé ! Dépréoccupé d’autre chose, il n’a demandé que le
discernement dont il avait besoin pour son service de roi. La sagesse, elle est là.
Mais il faut la crainte de l’Éternel pour ce commencement de sagesse et de science
de la vie. Sans cette crainte, comment savoir qu’une seule chose est nécessaire?
Comment ne pas être impatient et ne pas se croire obligé de mettre la main sur ceci
ou cela, si possible sur tout, afin de ne manquer de rien? Celui qui craint l’Éternel ne
cherche et ne désire pas beaucoup, mais tout simplement cette seule chose. Il a
confiance, il est assuré de savoir qu’avec cette seule chose-là il aura tout.

Que faut-il entendre par cette « crainte de l’Éternel » qui est le commencement de
la sagesse?
Il existe maintes pseudo-craintes qu’il ne faut pas confondre avec la crainte de
l’Éternel. Il faudrait les appeler plus simplement peurs. La peur des gens méchants
et dangereux – peur des fantômes – peur de la mort – peur de la bombe atomique –
peur des Russes – et finalement peur de soi-même, parce que l’on est en plein
désarroi et qu’on ne veut pas le reconnaître. Notez-le bien, toutes ces formes de la
peur ne sont pas le commencement, mais la fin de toute sagesse. Elles n’ont rien de
commun avec la crainte du Seigneur, tant il est vrai qu’elles ont pour objet non pas
Dieu, le vrai Seigneur, mais toutes sortes de petits seigneurs qui ne le sont qu’en



apparence. À l’égard de toutes ces peurs, nous pouvons et nous devons nous en
tenir à la parole de l’Évangile nous disant de ne pas avoir peur. La sagesse fondée
sur la crainte de Dieu est la fin de toutes ces peurs.
Il existe aussi une pseudo-crainte de Dieu qu’il ne faut surtout pas confondre avec la
crainte de l’Éternel. On ferait bien de l’appeler également peur : la peur de Dieu,
parce qu’il est grand et puissant et que nous sommes faibles et petits. Ou bien parce
qu’il pourrait nous accuser comme un procureur général et nous condamner comme
un président transcendant de cour pénale qui pourrait finalement nous envoyer pour
toujours en enfer. Tout cela n’a rien du tout à faire avec la crainte de l’Éternel.
Lorsque j’étais gamin, j’avais une monitrice d’école du dimanche bien intentionnée
mais un peu sotte, qui jugeait nécessaire de nous faire des descriptions exactes de
l’enfer et des peines éternelles qui y attendent les méchants. Évidemment cela nous
intéressait et nous excitait pas mal. Mais par là, aucun de nous n’a appris la crainte
de l’Éternel et avec elle le commencement de la sagesse. Quand on pense à Dieu de
cette manière-là, on finit sûrement par trouver une petite porte de sortie par où
s’échapper en se consolant à l’idée que sans doute les choses ne sont pas aussi
graves. C’est également à l’encontre de cette fausse crainte de Dieu que l’Évangile
nous dit : « Ne craignez point ! » La sagesse est certainement la fin de cette pseudo-
crainte de Dieu.
Mais alors, en quoi consiste la bonne crainte de l’Éternel? Revenons au psaume 111
que je vous ai lu au début. Chose étonnante et très importante, ce psaume, dont la
fin parle de la crainte de l’Éternel, commence par ces mots : « Alléluia ! Je louerai
l’Éternel de tout mon cœur ! » Il continue en disant : « Il (l’Eternel) a perpétué le
souvenir de ses œuvres merveilleuses. L’Éternel est miséricordieux et compatissant
; il donne leur nourriture à ceux qui le craignent ; il se souvient toujours de son
alliance. » Puis plus loin : « Les œuvres de ses mains ne sont que vérité et justice et
tous ses commandements sont immuables. » Enfin, tout juste avant la parole de
notre texte : « Il a envoyé la délivrance à son peuple ; il a établi son alliance pour
toujours. » Après quoi vient la parole au sujet de la crainte de l’Éternel. Il en va donc
ainsi de cette crainte : elle naît quand un homme découvre que Dieu est et qu’il fait
ce dont il est question dans ce psaume.
Il s’agit bien d’une vraie découverte, analogue à celle de Christophe Colomb qui,
voulant se rendre aux Indes, aborda soudain au continent américain. Voilà quelque
chose à quoi je ne m’attendais pas, que je ne savais pas, que personne ne m’avait
encore jamais dit, dont l’idée ne me serait pas venue. Quoi, Dieu est cela et fait cela
! Salomon s’est trouvé en face de ce fait, en face des bienfaits et des choses
merveilleuses que Dieu avait accomplies pour son peuple, pour son père David et



finalement pour lui-même. À la vue de ces faits merveilleux, il a craint l’Éternel et
cette crainte a fait de lui le sage Salomon.
L’authentique crainte de l’Éternel, c’est l’étonnement, l’admiration, mais aussi
l’effroi, la stupéfaction qui s’empare des hommes lorsqu’ils découvrent que de toute
éternité Dieu les a aimés et élus, ne les a pas haïs et menacés ; qu’il s’est allié avec
eux, qu’il a été leur secours, le tien et le mien, bien avant que nous l’ayons su, et
qu’il veut le rester.
La crainte de l’Éternel jaillit de la découverte que le Dieu Très-Haut, l’Éternel a
donné son Fils bien-aimé pour nous, pour toi et pour moi : qu’il a pris sur lui tout
notre péché, notre grande misère et nous en a délivrés ; que de son Fils, notre
Seigneur Jésus-Christ, il a fait notre frère, grâce auquel nous pouvons l’appeler notre
Père et nous dire ses enfants. La crainte de l’Éternel vient de cette découverte : tout
cela, je ne l’ai pas mérité, cela m’a été accordé en vertu de la libre bonté de Dieu,
sans aucun mérite de ma part et contrairement à ce que j’eusse mérité.
La crainte de l’Éternel vient de la découverte qu’entre Dieu et moi, il y a cette
relation que j’ignorais véritablement, dont j’avais peut-être eu un jour quelque écho,
mais que j’avais oubliée, continuant à vivre comme si cela n’était pas ou comme si
cela ne me concernait pas. La crainte de l’Éternel vient de la découverte qu’il serait
temps de se réveiller du sommeil et de vivre désormais comme les hommes que
nous sommes en réalité, aimés de Dieu, élus par lui, des frères et des sœurs de
Jésus-Christ, affranchis par lui de notre péché et de notre misère. La crainte de
l’Éternel vient de la découverte que Dieu nous appelle à lui. Son appel est assez
puissant pour que nous nous réveillions et que nous nous levions pour vivre comme
ses enfants. Elle est assurément une véritable crainte, un effroi et un saisissement,
mais qui n’ont rien de commun avec la peur stupide dont il a été question tout à
l’heure. Une crainte qui est au contraire toute pénétrée d’allégresse tranquille et
intense. C’est la crainte qui émane de la reconnaissance. Elle est le commencement
de la sagesse, par où nous pouvons tous commencer. Chacun, même l’homme le
plus mauvais, le plus insensé. Aujourd’hui, demain, tous les jours chacun peut
devenir un petit Salomon, possédant la science, ou mieux l’art de la vie.
Notre texte dit ensuite : « Celui qui agit en conséquence est vraiment sage et sa
louange subsiste éternellement. » Dans son existence présente, il vit déjà au-delà de
sa mort. Dès maintenant, il peut commencer à vivre éternellement.
Il me reste, chers frères et sœurs, à vous poser une question : avez-vous déjà fait
cette découverte, suivie tout naturellement de la crainte de l’Éternel qui est le
commencement de la sagesse? Que pourrez-vous me répondre ? Ce qu’il y a de
certain, c’est qu’il n’y a personne parmi nous qui ne puisse faire cette découverte,



personne qui ne puisse connaître la crainte de l’Éternel, personne pour qui elle ne
devienne le commencement de la sagesse, personne à qui soit refusée la possibilité
de vivre dès le temps présent pour l’éternité. Comptez là-dessus : je dis « personne
» ! Aussi sûrement que Jésus-Christ est mort et ressuscité pour nous tous !

Amen.


