La solidarité humaine existe

21 mars 2004
Centre paroissial de Bernex
Nils Phildius

Un homme avait deux fils, raconte Jésus. Trois personnes, c’est déja une petite
communauté. Comme nous en vivons tous quelques-unes avec nos proches, notre
conjoint, avec nos collegues, avec nos amis.

Quelle était la vitalité de leurs relations ? Avaient-ils du plaisir a étre ensemble ?
Vivaient-ils quelque chose de fort entre eux ? Car vous le savez bien : il ne suffit pas
d’étre ensemble pour vivre une relation forte et vivante.

Probablement qu’il y avait quelgue chose qui était éteint entre eux. Car un jour le
cadet annonce gu’il a envie d’aller voir ailleurs s’il y est. Peut-étre qu’il s’est dit qu’il
pouvait tres bien vivre sans cela, sans ces liens de famille bien utiles, mais aussi
parfois oppressants. Il est tout a fait possible de faire sa vie tout seul. Et il part pour
un pays éloigné. Pour quelque chose de tres différent. Pour un monde de plaisirs, de
fétes et de recherche du bien-étre personnel. Mais tres vite, il arrive au bout de ses
réserves. Et il se retrouve seul, totalement seul. Il est perdu. Perdu pour les siens,
mais aussi perdu pour lui-méme. Oui, sans communauté, on perd tout repere, toute
identité. On ne compte plus pour personne. On est zéro.

L'ainé, lui, ne choisit pas la méme voie. Et pourtant le résultat est peut-étre le
méme. Lui, il est bien la ou il est. Ou en tous cas, il ne se pose pas trop de questions.
Peut-étre est-il aussi moins courageux. Il est né a cet endroit, il y a ses origines. |l
n'a pas de raisons de s’en aller. Est-il heureux ? Peut-étre pas, mais peut-on
vraiment I'étre dans la vie ?

On ne sait pas grand-chose de lui, mais j'imagine qu’il a pris son parti d’'étre la,
simplement. Cette situation lui est profitable, matériellement. Sa survie et sa
sécurité personnelle sont assurées. Et il fait ce qu’il faut pour justifier sa présence,
pour ne pas avoir de reproches. Il est la physiquement, et pourtant il est
probablement absent. Absent de cceur. Il est la, mais son esprit est ailleurs. Lui aussi
est perdu. Perdu pour les siens malgré les apparences, perdu en lui-méme, car sans
attaches intérieures. Mais il ne fait rien, il n’a aucune réaction, car il n’en est pas
vraiment conscient.

Fils cadet ou fils ainé. lls n'ont pas de noms dans cette histoire. Peut-étre est-ce mon


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2004-03-21/la-solidarite-humaine-existe

histoire, votre histoire. Peut-étre étes-vous I'un ou l'autre ? Ou I’avez-vous été dans
une période de votre vie. Perdu, sans communauté fixe, sans famille réelle, sans
attaches, sans affection. Le coeur blessé, meurtri ou simplement fatigué ou
indifférent.

Fils cadet, tu es peut-étre cet enfant incompris et rebelle, un peu déraciné, un peu
aventurier. Tu es ce jeune qui a demandé un peu trop tét sa part d’héritage, sa part
qui lui revenait, et qui a pris ses cliques et ses clagues pour prendre le large. Tu as
cru que la vie, c’est étre libre comme I'air et profiter a fond de te défoncer. On n’a
gu’une vie, apres tout ! Mais tu as gaspillé toutes tes chances de te construire de
vraies amitiés, tu as négligé ceux qui pouvaient te faire confiance. Tu as pensé gue
la vie est de toute fagon une lutte sans merci ou personne ne se fait de cadeau. Et tu
n’en as fait a personne. Mais tu t'es retrouvé seul, terriblement seul.

Fils cadet, tu es peut-étre aussi cet époux qui a eu besoin de plus de piment dans sa
vie, qui a voulu sentir le vent de la liberté te griser, et qui ne supportait plus la
sécurité d’'une vie trop quotidienne aupres d'une épouse décidément trop sage et
craintive.

Fils cadet, tu es peut-étre ce croyant non pratiquant qui ne veut plus mettre les
pieds a I'Eglise, car cela ne te dit plus rien, car tu as été trop décu par un accueil
trop froid ou méme franchement hostile, car tu as été dégolté par la sécheresse des
relations qu’on y vit. Et tu es allé chercher ailleurs...

Ou bien, tu es peut-étre fils ainé. Tu es peut-étre cet enfant docile qui n’a jamais eu
d’amis par crainte de lacher ses parents et qui pleure une jeunesse pas vécue. Tu es
peut-étre cet époux, cette épouse au foyer, qui est toujours resté fidele... a son
poste (plus qu’a son mari), qui a toujours trimé dur, pendant que |'autre se faisait la
vie facile.

Fils ainé, tu es peut-étre parmi les fidéles de I'Eglise, avec la rage au coeur d’avoir
offert tout ton temps, toute ton énergie, sans jamais avoir été jamais remercié, sans
I'ombre d’une féte en ton honneur. Tu es peut-étre cette catéchete, ce conseiller de
paroisse, ce pasteur qui a tout donné, mais qui s’apercoit que, malgré tous ses
effort, I'Eglise reste désespérément ce lieu triste et presque vide... Et tu enrages
d’avoir ainsi tant payé de ta personne et si peu gagné en retour.

Fils cadet, et fils ainé, pouvez-vous entendre la souffrance de votre pere ? Il avait
révé d’une famille unie, ou tous se sentent bien et vivent une belle communion dans
la joie d’étre ensemble. Au lieu de cela, il se retrouve seul avec son réve. Ses deux



fils, chacun a leur maniere, ont refusé cette belle vision. Les liens qui les liaient I'un
a I'autre sont brisés. lIs ne se reconnaissent plus comme freres. lls ne croient plus
I’'un dans l'autre. Leur relation est morte.

Mais le pere ne cesse pas de les aimer. Au point méme de leur offrir une totale
liberté de choix. Sans conditions, sans pression. Du début a la fin. Il souffre, ce pere,
mais il y croit encore. Il pense que leur relation peut revivre. Il reste persuadé que
ses fils comprendront un jour qu’il est vital pour eux de vivre la communauté, la
vraie fraternité. Il va faire ce gu'il faut, tout en douceur et en patience. Il va agir de
maniere a ce que cette communauté puisse renaitre. Il va appliquer les deux secrets
a l'origine des vraies relations communautaires.

Le premier, c’est le pardon. Une communauté, c’est un lieu qui connait ses conflits,
ses tensions. C'est normal. Mais lentement, nous pouvons nous convertir les uns aux
autres. Nous faire confiance. Entierement et totalement. Nous accueillir sans
conditions, sans reproches. Nous pardonner non pas une fois, mais septante fois
sept fois. Et nous réintégrer les uns les autres comme membres a part entiere de
notre communauté.

Le deuxieme secret, c'est la féte. La féte qui célebre notre communion toujours
retrouvée, toujours a renaitre. Oui, il faut la faire ! Souvent ! Une féte sans cesse a
reprendre, sans cesse a re-préparer. Et il n'y a pas de féte sans repas, sans nous
offrir les uns aux autres le meilleur, sans prendre la peine de nous faire les plus
grands des plaisirs les uns aux autres.

Avec le pardon et la féte, une vraie communion peut naitre. Une communion qui
nous donne de renouer avec nos origines, avec l'essentiel de notre vie : la joie de
nous re - trouver les uns les autres.

Beaucoup de personnes n'y croient plus, pensent qu’il est impossible de vivre une
vraie communauté. Que les seules relations que nous offre la vie sont des relations
fonctionnelles, des relations utilitaires. Comme entre un employé et son patron,
comme entre un vendeur et un client. Et pourtant, j'ai envie de vous le dire avec
force : oui, il est possible de vivre une communauté chaleureuse et vraie. Entre
freres et sceurs, entre conjoints, dans son quartier, dans sa paroisse. Je le dis avec
conviction, car je le vis. Oui, je crois que c’est cela que nous vivons ensemble ici a
Bernex, dans notre communauté.

C'est vrai que cela demande un effort sur soi, parfois méme un demi-tour dans sa
vie. Il faut choisir de mettre la qualité des relations au coeur de notre vie. Parfois,
cela demande aussi de renoncer volontairement a un esprit fataliste, défaitiste ou
revanchard.



Mais quand on réussit a construire une communauté autour du pardon et de la féte,
alors on comprend a quel point elle nous fait vivre, elle nous construit. On comprend
que la source de la joie, c’est de créer entre nous une belle intimité, un coeur a coeur
oU nous pouvons nous sentir proches les uns des autres, ou hous pouvons nous
nourrir les uns les autres par notre amitié, ol nous pouvons nous faire vraiment et
totalement confiance.

C'est a cela que notre Pere nous invite, chacun et chacune la ou il est. Dans nos
Eglises, dans nos familles et partout ot nous vivons.

Amen !



