Vaincre la Violence

17 juillet 2005
Chapelle des Arolles, Champex-Lac
Jacques Nicole

« ...Le Christ lui-méme a souffert pour vous et vous a laissé un exemple afin que
Vous suiviez ses traces » (I Pierre 2 :21).

Inspiré par le cadre splendide de Champex et I'"hospitalité proverbiale de la
communauté réunie chaque été dans la Chapelle des Arolles, j'avais l'intention de
vous entretenir aujourd’hui de la bonté de Dieu et de la beauté de sa création. Mais
voila I'actualité nous a rejoints, avec son cortege d’attentats et de violences : 4
terribles explosions a Londres, plus de 50 morts et de nombreux blessés; apres
plusieurs mois d’espoir d’un reglement pacifique du conflit entre Israél et les
Palestiniens, la tréve semble rompue, et les violences recommencent de plus belle;
et en Irak chaque jour nous apporte son lot d'attentats. On a beau s’y étre habitué,
depuis le temps que ¢a dure, cela continue a nous toucher et, accessoirement, a
obscurcir et endeuiller nos loisirs et nos vacances.

Face a cette vague de violence, que certains identifient a une guerre mondiale d’un
nouveau genre, le Conseil cecuménique des Eglises avaient proposé en I’an 2000 a
ses membres - donc & nous puisque les Eglises romandes en font partie -
d’inaugurer ce troisieme millénaire par une décennie intitulée « Vaincre la Violence
». |l s'agira d’affirmer que notre foi au Dieu de Jésus-Christ nous autorise a dire haut
et fort que la violence peut étre vaincue, et qu’elle n’aura en tout cas pas le dernier
mot. En fait, pour reprendre le titre «Vaincre la Violence» le Conseil cecuménique
nous propose de mettre surtout I'accent sur le terme «Vaincre» plutdét que de nous
morfondre dans |I'analyse morbide de la violence et de son caractere inéluctable a
laguelle I'lhumanité se livre depuis toujours.

Nous sommes déja parvenus a la moitié de cette décennie. Le Conseil cecuménique
vient de terminer une évaluation de son impact sur la vie et I’enseignement de ses
Eglises membres. A ma grande surprise, il s’avére que sa proposition n’est pas
restée sans effet : un peu partout des ouvrages paraissent sur ce theme, en
particulier dans le domaine biblique. Une premiere constatation concerne les textes
bibligues qui ont été particulierement étudiés depuis I’an 2000 et parmi lesquels on


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2005-07-17/vaincre-la-violence

trouve en place éminente celui qui vient d’étre lu, a savoir I'histoire de Cain et Abel.
Et la plupart de ces études semblent converger vers une affirmation commune, a
savoir que la faute fondamentale - ce qu’on appelait autrefois le péché originel -
réside dans la violence homicide plutét que dans I'accession a la connaissance du
bien et du mal d’Adam et d’Eve.

En y regardant de plus prét, on s’apercoit que cette faute fondamentale, ce premier
mal « historique» se situe dans le cadre de la cellule familiale. Eh oui ! Elle se passe
dans la premiere «famille», entre deux freres de la premiere génération née comme
chacun d’entre nous de I'union d’'un homme et d’'une femme. Cela rejoint
étonnamment les conclusions de la sociologie moderne qui prétend, a partir de
données statistiques concernant les suicides et une majorité des homicides, que la
violence la plus meurtriere se développe au sein de la cellule la plus petite de toute
société, c’est-a-dire la famille, considérée généralement comme un lieu d’amour, de
chaleur affective et de tendresse.

Une deuxiéme remarque intéressante, c’est que I'acte fratricide de Cain, c'est-a-dire
le pere de notre humanité - notre péere dans la chronologie biblique - se situe dans
un cadre religieux, méme liturgique : son frere Abel et lui offrent un sacrifice a Dieu
I'Ici encore on rejoint les considérations qui ont véritablement donné naissance a la
décennie cecuménique, a savoir que la grande majorité des graves conflits qui ont
assombri les années 90 et le début du 3eme Millénaire avaient une origine religieuse
ou, en tout cas, de fortes composantes religieuses. Qu’il suffise de penser au conflit
entre catholiques et protestants en Irlande du Nord, qui semble prét a redémarrer
ces jours-ci, ou celui de I'ancienne Yougoslavie, mettant aux prises orthodoxes,
catholiques et musulmans, ou encore le génocide rwandais perpétré a grand renfort
de versets bibliques. Pascal avait bien raison lorsqu’il écrivait : « Jamais on ne fait le
mal si pleinement et si gaiement que quand on le fait par conscience » .

Une troisieme remarque importante qui se dégage des études actuelles concerne
I’attitude de Dieu, confronté a une humanité dont la violence se manifeste
constamment « comme un monstre tapi » a notre porte. Au lieu de le condamner et
de le punir, il entre en dialogue avec Cain et 'amene peu a peu a réaliser I’énormité
de sa faute, avec ses conséquences dramatiques inéluctables. Dieu se révele alors
comme le Dieu d’amour dont Jésus et ses apotres parleront plus tard : il pose sur le
fratricide un signe, un interdit, qui le protégera du cycle infernal de la vengeance, lui
dont la descendance doit assurer la conquéte de la terre et parachever sa création.
C’est alors que commence la longue histoire des interventions divines destinées non



a supprimer la violence, mais a permettre a I’humanité de la gérer, de « s’en rendre
maitre » pour reprendre les termes de notre texte, pour assurer sa propre survie. Il
inspirera Moise et les autres législateurs jusqu’a aujourd’hui pour qu'ils dotent leurs
peuples de lois propres a permettre aux individus comme aux collectivités une vie
sociale et politique supportable. Le terme hébreu pour «violence» revient souvent
dans la Thora pour décrire I'attitude des riches et des puissants, parfois méme des
prétres, a I'’égard des pauvres et des démunis. C'est a partir des besoins de ces
derniers que s’'est élaboré et que continuera toujours a s’élaborer toute loi digne de
ce nom.

Mais I’Evangile nous permet de faire un pas décisif vers une vraie victoire sur la
violence. Mais pour le faire, il faudra réapprendre ce sentiment de révolte qui nous
habitait lorsque, enfants, nous avons découvert les violences intolérables que
souffrit « le Saint et le Juste » tout au long de son ministere terrestre. Un sentiment
d’horreur qui s’est bien affadi avec I’'age - il faut bien le reconnaitre ! - au fil des
commeémorations annuelles de la Passion et de la Crucifixion ! Face au déferlement
de violences tant physiques que morales et psychiques qui le submergent, Jésus
refuse d’y recourir lui-méme. Il dit a son disciple et ami Pierre : « rengaine ton
poignard ». Ce faisant, il manifeste clairement quelle sera sa gestion de la violence
gui s’exerce contre lui : il dit non a son efficacité, a son pouvoir !

Et sa Résurrection préfigure une victoire définitive contre elle. C’'est ce qu’ont
parfaitement compris les premieres générations de chrétiens, dont I'attitude face
aux violences parfaitement injustes du pouvoir romain et de ses bourreaux a eu un
impact missionnaire décisif. C'est en tout cas ce qu’exprime le texte de la lere
Epitre de Pierre gue nous lisions tout a I'heure : «... c’est a cela que Dieu vous a
appelés, car le Christ lui-méme a souffert pour vous et vous a laissé un exemple afin
gue vous suiviez ses traces.». Il ne faut pas croire que cette non-violence leur était
naturelle ! Prenez I'exemple de Paul qui fait souvent référence au fait qu’'il était
auparavant un homme de violence contre les chrétiens, mais que sa conversion I'en
a radicalement et définitivement détourné.

Il faut reconnaitre que I'Eglise chrétienne a trés tét oublié la non-violence
fondamentale de I'Evangile, et qu’elle a méme parfois sécrété des justifications
théologiques de la violence. Mais au lieu d’instruire ici son proces, ce qui a souvent
été fait, je vous invite aujourd’hui a regarder de plus pres a son histoire et a 'y
découvrir des communautés et des individus qui ont vécu leur conversion a Christ et
leur compréhension de son Evangile comme un renoncement radical a la violence.



Dans cette longue liste vous noterez la présence, par exemple, de St. Francgois
d'Assise, ou celle des esclaves noirs aux Etats-Unis et de leurs descendants,
marchant pacifiquement en chantant des Spirituals au milieu de foules hostiles et
violentes. Celle de Martin Luther King ainsi que celle de Nelson Mandela et de
I’'archevéque Desmond Tutu. Et puis il y a, en dehors de I'Eglise chrétienne mais de
son propre aveu inspiré a la fois par la religion hindoue et par I’'Evangile, I'admirable
exemple du Mahatma Gandhi éduquant les peuples de I'Inde et du Pakistan a
résister pacifiguement a I'impérialisme britannique. Tout autant d’extraordinaires
victoires contre la violence !

Et puis il y tous ces héros et héroines, ces saints et saintes anonymes dont
beaucoup parmi vous font partie, j'en suis sr ! lls ont puisé dans leur foi en Jésus-
Christ et a son exemple la force de remporter la victoire sur la violence a I'intérieur
de cette petite cellule si exposée qu’est leur couple, leur famille. lls ont fait de leur
entourage immeédiat un véritable havre de paix, de justice et d’amour qui, a son
tour, a contaminé I'entourage plus large. C'est ainsi que I'’exemple du Christ, relayé
par tant de témoins, a pénétré peu a peu les législations des pays et influencé leurs
|égislateurs. La Décennie cecuménique « Vaincre la Violence » n'a pas d’autre but
gue d’intensifier cette contamination et de I’élargir au niveau mondial.

Le combat contre la violence, qu’il soit mené dans le cadre de nos familles ou a un
niveau plus large, est une ceuvre de longue haleine. Pour employer un langage
sportif, il ne s’agit pas d’un sprint de 100 metres, mais plutét d’'un long marathon,
ou plutét d’'une course de montagne au cours de laquelle on a parfois envie de
renoncer et de s’asseoir au bord du sentier. Mais I'Esprit de Dieu vient a la
rescousse, pour nous redonner force, espérance et courage, peut-étre méme pour
nous transformer a nouveau. Les vacances d’'été ne seraient-elles pas justement le
moment propice pour lui demander cette aide afin de pouvoir s’engager a nouveau
et résolument dans ce combat ?

Amen !



