Poussieres et cendres

16 novembre 2003
Temple de Gland
Francois Bonzon

Chers amis d'ailleurs et d'ici,

Que ceux d'entre vous qui ont leur propre Bible sous les yeux pour suivre les
lectures de ce matin ne nous soupconnent pas d'avoir mal indigqué les références du
texte de Job.

S'ils n'ont pas reconnu le texte indiqué, c'est que ce passage du chapitre 42
comporte tant de difficultés de traduction, que nos versions synodales ou TOB ou
francais courant nous offrent des interprétations fort différentes, voire
incompatibles.

Le verset 3 : "Je t'interrogerai et tu me répondras." Pour les uns, c'est Dieu qui
s'adresse ainsi a Job. Mais pour les autres c'est une allusion aux questions et aux
reproches pressants que Job lui-méme, souffrant, adressait a Dieu : Il disait en effet
dans le courant de ses interventions : "C'est au Dieu tout puissant de me répondre."
Au verset 6, il est question de "cendre et de poussiere". Pour les uns, le fait que
finalement Job ait "vu Dieu le console d'étre misérable" dans la poussiére et dans la
cendre. Mais pour les autres, c'est justement parce qu'il a été face a la grandeur et a
la sainteté de Dieu qu'il réalise qu'il n'est lui-méme que "poussiere et cendre".

Pour les uns, apres avoir vu Dieu, Job pousse un soupir de soulagement, lui qui dans
son épreuve avouait "respirer avec peine, comme dans une vie qui va s'éteindre."
Mais pour les autres, son soupir est de douloureuse confusion : il regrette d'avoir,
dans sa révolte "orgueilleusement bataillé

avec Dieu" "e retire ce que j'affirmai... j'ai eu tort", dit Job.

Et nous pourrions continuer ainsi a mettre face a face ces traductions qui s'appuient
sur d'excellents arguments pour percer a leur maniere les mysteres du vocabulaire
et de la construction de ce passage.

Par bonheur, au sujet de I'essentiel qui retiendra notre attention ce matin, ces
traductions sont toutes en accord. Job a fait une expérience spirituelle marquante...,
mais il est toujours dans la cendre et la poussiere.

Job a vécu une expérience spirituelle marquante : maintenant, il y a des choses dont


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2003-11-16/poussieres-et-cendres

il est certain : "Je reconnais" dit-il, "Je sais." Dans les chapitres précédents, a tout
moment, Dieu lui disait : "sais-tu ? Sais-tu la saison ou naissent les bouquetins, sais-
tu a quelle loi les constellations obéissent, sais-tu qui dit au coq que la pluie va venir
?..." Job était confronté a son ignorance. Maintenant, il peut dire que I'essentiel, il le
sait.

Et non seulement il sait, mais il a vu : "De mes yeux, Seigneur, je t'ai vu." A-t-il eu
une vision, une révélation spectaculaire ou en tous cas convaincante ? Il est difficile
de répondre précisément, mais d'une facon ou d'une autre son ancienne priére a été
exaucée : "Comme j'aimerais savoir ou trouver Dieu !" Il lui a été donné de rejoindre
ces quelques grands et rares privilégiés dont I'Ancien Testament dit gu'ils ont "vu
Dieu" : Moise, Esaie, et d'autres propheétes.

Il a donc bénéficié d'une expérience spirituelle extraordinaire. Mais, il est toujours
dans la cendre et la poussiere. La cendre et la poussiere expriment la fragilité
humaine, physique, morale et spirituelle. On se souvient d'Abraham qui adressait a
Dieu sa priere pour Sodome en disant : "Excuse-moi d'oser Te parler, moi qui ne suis
gu'un peu de poussiere et de cendre." (Genese 18, 27)

On se souvient que Job lui-méme, lorsqu'il se découvre privé de ses enfants et de
ses richesses, se jette a terre le front dans la poussiere, comme anéanti; puis
malade, il s'assied au milieu d'un tas de cendre (Job 2, 8); et enfin dans le sentiment
d'étre rejeté par Dieu et par les homme, il se sent "poussiere et cendre." (Job 30, 19)
Et bien maintenant, malgré le cheminement fait, malgré I'expérience forte de la
proximité de Dieu vécue, Job est toujours dans sa poussiere et sa cendre. Avouez
gue cela ne va pas de soi. Nous, nous avons plutét tendance a associer notre
fragilité face a la vie, face aux autres, face a I'avenir a une absence d'expérience
claire de Dieu, a une absence de certitude, de conviction établie. On pense : si je
savais vraiment, si je croyais vraiment, si j'avais une preuve, si j'avais vu Dieu
comme Job..., j'aurais plus d'assurance, de sentiment de sécurité, j'aurais moins
peur, je me sentirais moins fragile.

Or voila que chez Job cohabitent la plus haute expérience spirituelle et la plus
intense conscience d'une fragilité. Est-ce a dire que ce qu'il vient de vivre finalement
avec Dieu ne lui a servi a rien ? Non. Non, car sa fragilité de la fin n'est pas du tout
de méme nature que sa fragilité du début.

Au début de son épreuve, il prend conscience de sa fragilité lors de la perte de tout
ce qui faisait sa vie, lors de la disparition des siens de ses acquis. Nous aurions dit
aussi "C'est fou ce qu'on est peu de chose."



Apres son face-a-face avec Dieu, le spectacle de I'ceuvre originale, déconcertante et
forte de Dieu le confirme certes dans son expérience de sa propre faiblesse, de sa
modeste dimension humaine, de sa petitesse, mais la vision d'un Dieu attentif a
chacune de ses créatures fait que maintenant sa fragilité est habitée de confiance.
Lorsgu'est survenue son épreuve, ses amis et lui ont été d'abord été plongés dans le
silence, le silence d'une souffrance indicible. Nous disons : "Apres ce gui s'est passé,
on ne sait pas que vous dire, il n'y a pas de mots...", mais maintenant que Job "retire
tout ce qu'il affirmait" dans sa protestation, son silence n'est plus le méme. C'est le
silence qui nait lorsqu'il n'y a rien a rajouter. C'est le silence, langage de la foi.

Tout au long de son épreuve, Job a harcelé Dieu de guestions, des questions qui le
troublaient lui. Comme nous disons : "Mais pourquoi ? Pourquoi moi ? Pourquoi
encore nous ? Toujours nous ? Maintenant, son silence est celui de la paix retrouvée.
Non pas la paix de celui qui a recu réponse a toutes ses gquestions, mais la paix de
celui qui a découvert, qu'au coeur méme du trouble causé par les questions sans
réponses, il y a possibilité d'une expérience de Dieu déterminante.

Dans son épreuve, appauvri et défiguré, Job déchirait ses vétements dans un geste
exprimant la rupture sociale subie par qui est rejeté. Comme on dit : "Je sais bien, je
suis de trop, il vaudrait mieux que je libére la place." Mais maintenant, bien que
cendre et poussiére, il sait qu'il a une place : il vient de voir défiler devant lui les
merveilles d'une création qui dans un sens est pour lui. Il vient d'entendre une
parole de Dieu, sous la forme d'ailleurs d'un poeme qui est le plus beau de tout le
livre de Job, poeme de Dieu, parole de Dieu, pour lui. Il est sur la poussiere et la
cendre c'est vrai, mais il est surtout destinataire de I'attention que Dieu,
généreusement, lui porte.

Au début il est humilié dans sa pauvreté et dans sa chair repoussante, et il réve "de
se présenter un jour devant Dieu fier comme un prince" (Job 31, 37) maintenant, il
est humble comme le sont les plus grands devant Dieu.

Souvenez-vous le début du livre de Job : Le Satan avait parié que Job éprouvé en
viendrait maudire Dieu : "Je parie, Seigneur, qu'il te maudira ouvertement."
L'aventure de Job ouvre finalement une breche dans cette logique qui veut que toute
épreuve s'enlise en révolte désespérée et solitaire.

L'aventure de Job, ne nous promet pas la fin de ce qui dans nos vies est fragilité
physique, morale et/ou spirituelle. L'exaucement accordé a Job ne fut pas d'abord
celui-ci. La destinée de Job vient plutot nous fortifier dans cette espérance qu'au
coeur de nos fragilités Dieu peut nous rejoindre pour nous en débarrasser ? Non,
mais pour nous remettre toujours en route et nous permettre d'aller du silence du



désarroi teinté de résignation a un silence plus paisible, d'un sentiment de rejet a la
conviction d'étre accueilli, d'un sentiment de faiblesse désespérante a une faiblesse
habitée de confiance, de I'hnumiliation a I'humilité.

Dieu a permis a Job de faire ce chemin, grace a une révélation qu'il lui a accordée.
Dans le vocabulaire de ces chapitres, il faudrait dire que c'est par une révélation que
le créateur a recréé, relevé Job.

Peut-étre sommes-nous invités ce matin a faire place en nous aux révélations que,
peut-étre, Dieu nous destine pour nous relever ? Peut étre sommes-nous invités a
ouvrir les yeux toujours plus attentivement sur tout ce que Dieu nous a déja montré
en Jésus-Christ, comme Paul qui, vous l'avez entendu, a recu de lui vie dans sa
fragilité.

Certainement en tous cas sommes-nous invités a garder toujours en mémoire la
destinée de Job, écrite pour nous entrainer a vivre, a notre tour, nos poussieres et
nos cendres dans la lumiere apaisante de la présence attentive de Dieu.

Amen !



