
Résistance et soumission 
9 novembre 2003
Eglise Oasis
Jean-Christophe Emery

Résistance et soumission. Voilà deux mots qui ont un lourd passé. Ils évoquent le
douloureux souvenir de la Seconde Guerre mondiale dont on reparle beaucoup ces
temps. Ils sont également attachés à leur usage politique et au jeu des alliances et
des controverses. Ils sont, bien entendu, cités en première ligne, lorsqu'on parle de
tous les conflits, les terrorismes, les guérillas qui déchirent notre planète.
Résistance et soumission. Deux mots que nous allons ce matin placer dans un autre
contexte : celui de la culture de consommation. Ils font alors immédiatement
référence aux mouvements des antimondialistes, aux forums économiques et à
toutes les initiatives qui cherchent à enrayer les processus de consommation de
masse, d'exploitation des plus faibles ou d'uniformisation de la culture.
Nous sommes bien loin des textes bibliques, pensez-vous peut-être. Pourtant ces
deux passages qui ont été lus il y a un instant sont éloquents en matière de
résistance et de soumission.

Parlons d'abord de résistance, par le biais du texte de Matthieu 12 :

Ces versets nous brossent le portrait d'un Jésus à la limite de la provocation. Les
disciples ont faim. Simplement faim. Est-ce une urgence qui réclame un traitement
particulier ? Il ne semble pas. On a plutôt l'impression, au fil de ce court passage,
que le tableau n'est qu'un prétexte à la controverse. La pointe du texte vient avec
cette déclaration finale : "… Il est maître du sabbat, le Fils de l'homme." Et pour
corollaire, la citation du prophète Osée, vient donner un appui supplémentaire aux
déclarations de Jésus. "C'est la miséricorde que je veux, non le sacrifice. "
Ainsi, Jésus se présente comme investi d'une autorité qui lui permet de remettre en
question les principes défendus par les Pharisiens. On retrouve le même type de
déclarations que dans les fameux "Il vous a été dit, mais moi je vous dis… " du
sermon sur la Montagne. Jésus vient replacer les priorités là où elles doivent être : la
loi est faite pour l'homme, pour l'aider, pour le soutenir, aujourd'hui nous dirions :
"pour le cadrer". L'homme n'a pas été fait pour la Loi. Il n'est pas un automate qui
marche droit, un soldat obéissant, un esclave asservi. Jésus lui reconnaît une dignité

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2003-11-09/resistance-et-soumission


inaliénable. Jésus ne se présente pas ici comme le serviteur docile qui se soumettra
sans broncher aux pires tortures. Il ressemble plutôt à l'empêcheur de tourner en
rond, au revendicateur, à celui qui ne craint pas la confrontation.

La résistance dont il est question n'est cependant pas un but en soi. Elle est au
service d'un projet ambitieux : inviter ceux qui le veulent à retrouver l'intention
première de la loi divine par delà les héritages religieux. Ça n'est rien de moins
qu'une réforme !
La résistance qu'oppose Jésus aux pharisiens ne correspond pourtant pas à un
mouvement de révolution totale qui prônerait l'abandon de toute l'histoire du peuple
d'Israël. Elle est bien plus subtile. Jésus entre dans l'argumentation avec ses
opposants. Il ne les disqualifie pas d'emblée. Il reconnaît, en creux, le bien-fondé de
leur démarche, mais il ne peut pas adhérer à leur condamnation. Les disciples ne
sont pas en faute. La puissance de la Loi est soumise à l'impératif de la miséricorde
que Jésus représente. Ainsi, il se déclare lui-même maître du sabbat. Son initiative
de résistance prend place parce que le lien, la relation, la solidarité est en péril.

En 1976, Luc Plamandon et Michel Berger unissaient leurs efforts pour écrire l'une
des plus grandes comédies musicales rock françaises : Starmania. Au travers de
l'histoire de personnages attachants et souvent désespérés, l'univers de Starmania
met en évidence l'énorme poids d'une société qui se veut ultramoderne, mais qui
cultive les paradoxes. Par le biais de ses chansons devenues célèbres, la comédie
décrit le formidable affrontement du terrorisme et du totalitarisme. Tout ceci, sur
fond de spectacle télévisuel, culture du loisir et de la consommation, publicité,
recherche du plaisir maximal et fuites diverses dans le sexe, l'alcool ou l'argent.
Ce spectacle, par-delà ses qualités artistiques, comporte un sens indéniable de
l'anticipation. Il a plongé des millions de spectateurs au cœur même des enjeux du
XXIe siècle. Il démontre, de manière magistrale, notre besoin fondamental de
chaleur humaine, d'amitié, de lien, d'amour, de rêve. Il met aussi en lumière la
fragilité avec laquelle tout peut s'effondrer sous les coups de la pression sociale ou
des faiblesses psychologiques.

Résistance. Nous avons besoin de relire ces textes bibliques qui nous parlent de
résistance et qui nous invitent à conserver la valeur de ce mot. Jésus a montré
l'exemple en osant se dresser contre les défenseurs de l'ordre établi. De nos jours,
résister c'est peut-être apprendre à dire non dans certaines circonstances.
Reconnaître, avec humilité, que nous ne pouvons pas tout avoir tout de suite. Que



certaines limites sont structurantes et qu'il nous appartient de leur donner leurs
lettres de noblesse. Résister, c'est aussi prendre du recul et retrouver des joies
toutes simples dans un univers où la loi du plaisir immédiat domine. C'est avancer
doucement sur le chemin d'un plus grand respect de soi et non pas d'un " Star
System " dont nous sommes les héros. Résister, c'est aussi faire place à l'autre, à la
relation, à l'écoute, à l'empathie, c'est chercher à m'ouvrir à l'action de Dieu dans
mon intimité.
Vous l'aurez compris, je ne milite pas pour un nouveau mai 68, pour une révolution
clinquante et une remise en question fondamentale des structures de notre société.
J'aimerais simplement nous inviter à nous tourner ensemble vers la personne du
Christ qui nous propose de découvrir de nouveaux chemins pour contrecarrer les
énormes contraintes qui conduisent tant et tant de personnes à la dépression, au
suicide, au repli sur soi, à la crise existentielle. Il y a dans l'attitude de Jésus un
mouvement de protection à l'égard de ses disciples. Protection de l'humain menacé
par une loi bonne devenue instrument d'écrasement entre les mains d'un système
qui s'emballe.

Interlude musical.
Et la soumission ? Qu'en faisons-nous ? Parce que la résistance est associée à la
noblesse et au courage de ceux qui, plongés dans des situations extrêmes, ont
combattu pour la liberté au péril de leur vie. La soumission est, bien souvent,
soupçonnée de porter des traces de lâcheté, de faiblesse, de démission voire de
compromission.
Contrairement aux déclarations que pourraient faire tous les adolescents en âge de
trouver leur autonomie, la soumission n'est pas un fléau ! L'attitude qui consiste à
accepter un état de dépendance (Petit Robert) n'est même pas à opposer à la
résistance ! Nous allons le voir en nous penchant ensemble sur le second texte tiré
de la lettre aux Romains.

Romains 13.
" Que tout homme soit soumis aux autorités qui exercent le pouvoir… ", déclare
l'apôtre Paul. Puis, plus loin : " rendez à chacun ce lui est dû : l'impôt, les taxes, la
crainte, le respect. N'ayez aucune dette envers qui que ce soit, sinon celle de vous
aimer les uns les autres..
Depuis le chapitre 12 de sa lettre aux Romains, l'apôtre Paul appelle ses lecteurs à
exprimer la bonté et l'amour que la vie nouvelle en Christ produit. C'est dans ce
contexte qu'il évoque la question des relations avec les autorités politiques. On



aurait pu attendre de la part d'un homme aussi incisif et décidé une prise de position
nettement plus catégorique. On aurait pu comprendre que dans un contexte où
l'état païen n'était pas toujours favorable aux communautés juives et, à fortiori, aux
Eglises chrétiennes naissantes, l'apôtre se soit montré plus ferme. On aurait pu
imaginer que Paul, attendant la venue du Seigneur, encourage la communauté de
Rome à supporter les autorités en attendant la délivrance. Rien de tout cela ! Paul
invite tout simplement ses destinataires à se soumettre aux autorités et à faire
preuve d'un grand respect et d'une grande honnêteté.
Mais, la soumission dont il est question ici n'est pas aveugle ou servile, elle se
déploie sur des motifs de conscience. Bien que Paul semble ignorer les cas limites
où un gouvernement se détournerait du "bien", l'obéissance n'est pas montrée
comme une vertu en soi, relève un commentateur. L'obéissance doit être
consciencieuse et non idolâtrique, l'attitude que Paul recommande n'exclut pas la
possibilité d'une critique de l'Etat.
En se penchant sur la question des impôts, Paul montre que cette soumission se
joue également sur le terrain de la réalité économique. Mais par-delà cette question,
Il invite les croyants, dans les quelques versets qui vont suivre le texte, à n'avoir
qu'une seule dette à l'égard d'autrui, à savoir l'amour.
De même que dans la controverse entre Jésus et les Pharisiens, l'objectif de Paul
n'est pas de présenter la soumission comme un but en soi, mais de focaliser sur les
valeurs relationnelles qui se cachent derrière celle-ci.

Avouez-le : "la soumission" ça ne fait pas très branché. L'heure est plutôt à la
transgression; c'est probablement l'un des schémas qui s'est fondu dans nos valeurs
collectives depuis mai 68. Les cultures des jeunes le véhiculent abondamment;
transgression des codes et des habitudes, éviction d'un certain nombre de tabous,
pression sur les lois de la nature grâce aux progrès de la science, revendications
universelles. Le droit d'expression a supplanté tous les droits. On comprend fort bien
que, dans ce contexte, la soumission ait plutôt mauvaise presse.
Et pourtant, la soumission comporte une dimension essentielle à notre humanité : la
prise en compte de nos limites, de notre finitude. Les psychologues mesurent
l'importance de cette réalité dans le processus de maturité. Devenir adulte, c'est
accepter de laisser partir certaines illusions de puissance et les idéaux
inatteignables de l'enfance, pour entrer dans une réalité ponctuée de joies, mais
aussi de frustrations et de souffrances.
La soumission biblique n'est pas un aveuglement naïf. C'est une prise en compte
forte des réalités que nous ne pouvons pas changer et qui nous construisent



intérieurement. En ce sens, la figure du Christ, qui se soumet aux injustes tortures
sans se révolter ou proférer des menaces, est exemplaire. Le même Jésus qui s'était
opposé, parfois de manière têtue, aux maîtres de la loi, se laisse mener à subir une
condamnation à mort des plus injustes.

Alors la question qui nous est posée aujourd'hui par ces textes est la suivante :
quand faut-il résister et quand devons-nous nous soumettre ?
Parce que si nous ne sommes pas capables de trancher à certains moments, nous
laisserons le champ de la résistance piétiné par ceux qui planifient les totalitarismes
de demain.. Et si nous ne sommes pas capables de penser la soumission en d'autres
circonstances, nous laisserons le champ libre à ceux qui seront armés d'intentions
terroristes et qui se lanceront sans discernement dans des crises ouvertes.
Il nous appartient de nous laisser inspirer par les attitudes sages de ces récits
anciens de la Bible. L'Evangile est, d'une certaine manière, une transgression de
l'Ancien Testament et ce même Evangile nous invite à reconnaître des lieux de
soumission. Il n'est donc pas question de choisir entre l'un et l'autre. Il est question
de savoir à quel moment l'adoption de l'un ou de l'autre nous aide le mieux à faire
place à la dimension humaine, à la valeur fondamentale que l'Evangile nous
enseigne : celle de l'amour et du bien d'autrui.

Les textes que nous avons parcourus ensemble nous poussent à chercher les lieux,
dans notre expérience personnelle ou collective, qui portent atteinte à l'essence
même de la foi et de l'humain. J'émets l'hypothèse que ces lieux se trouvent là où
grandit le totalitarisme de la consommation. Parce qu'il y a là, précisément, une
inversion des valeurs qui s'opère : la transgression est connotée positivement là où
l'interdit serait structurant et la soumission s'exerce aveuglément dans certains
lieux qui agissent de manière lénifiante. La question fondamentale se situe bien au
niveau de notre capacité à développer la faculté de discernement.
Ma prière aujourd'hui est que nous soyons conduits à ouvrir les yeux et à faire
fonctionner nos intelligences et nos cœurs au service de la miséricorde de Dieu.

Amen !


