
Aimer 
17 août 2003
Le Grand Temple, La Chaux-de-Fonds
Patrick Schlüter

Aimer. " Aimer, c'est ce qu'il y a de plus beau ", dit une chanson bien connue. Aimer
une personne, se passionner pour quelqu'un ou quelque chose peut susciter une
grande énergie intérieure, transporter des montagnes, donner un autre sens à sa
vie, susciter les plus belles choses, mais aussi parfois les plus laides, quand l'amour
se transforme en jalousie, en haine, en drame passionnel, en aveuglement
meurtrier.
Aimer. Qu'est-ce que cela signifie ? Nous percevons souvent l'amour comme un
sentiment, qui arrive de manière forte, comme dans l'expression " tomber
amoureux. "
Si l'amour n'est qu'un sentiment, alors comment comprendre qu'on puisse
commander l'amour ? : " Tu aimeras ton prochain comme toi-même. " Car un
sentiment, c'est plutôt quelque chose qui est là, qu'on ressent, qui nous tombe
dessus, une appréciation : on aime ou l'on n'aime pas, c'est comme ça !
Il y a des personnes que nous aimons, que nous apprécions, d'autres par contre que
nous n'aimons pas. Dans le langage, aimer est utilisé pour parler de ce qui nous
attire et de ce qui nous repousse. J'aime bien celui-ci. Je n'aime pas celle-là.

Quand l'évangile de Jean parle de Jésus qui aima les siens jusqu'à l'extrême, de quel
amour s'agit-il ? Il semble que cet amour dépasse un simple sentiment aussi fort
soit-il. Pour Jean, l'amour de Jésus pour les siens, c'est de donner sa vie pour eux.
L'apogée de l'amour se trouve donc tout à la fin de l'évangile quand Jésus donne sa
vie sur la croix, mais Jean parle déjà de cet amour extrême avant cet épisode du
lavement des pieds. Comme si l'amour de Jésus pour les siens allait se manifester de
manière particulière dans cet acte étonnant de Jésus.
Une chose est étonnante : dans le récit du lavement des pieds, le mot amour et le
verbe aimer ne sont plus utilisés. Sans doute, après avoir parlé de l'amour extrême
de Jésus, s'agit-il maintenant de le vivre très concrètement.
L'amour se manifeste dans un moment qui met à contribution tous les sens de la
personne. Les disciples sont rassemblés autour d'un repas, fait de bonnes odeurs de
nourriture, de saveurs multiples. Et Jésus se lève, dépose son manteau et prend un

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2003-08-17/aimer


linge. Il y a les regards étonnés des disciples, le contact des mains de Jésus. Il y a
aussi ce qui se passe à l'intérieur des disciples, leurs sentiments d'étonnement. Ils
sont peut-être aussi choqués. Ils réfléchissent à la signification de ce geste, mais pas
un ne parle avant Simon Pierre : " Toi, Seigneur, me laver les pieds ! ". Une réaction
que Jésus écoute. Il invite ensuite Pierre à accepter ce geste qui annonce déjà que
Jésus va donner sa vie.
Jésus invite ensuite ses disciples à faire de même, à se mettre au service des autres.

Dans cet épisode, l'amour n'est plus mentionné. Pourtant, nous sommes au cœur de
sa signification. C'est une mise en œuvre concrète de l'amour extrême de Jésus pour
les siens qui sont invités à l'imiter.
Qu'est-ce que l'amour ? Pour Jésus, ce n'est pas seulement un sentiment, c'est une
attitude fondamentale d'accueil, d'ouverture, de don envers l'autre. Cette attitude
implique toute la personne, avec ses 5 sens, avec ses sentiments, avec aussi son
intellect. Car si l'amour n'est que sentiment, il est sujet à caution, dépendant de nos
humeurs, des événements. L'amour que Jésus propose est bien plus fort : il nous
implique tout entiers. Mais comment s'ouvrir à cet amour-là ?
À travers cet épisode du lavement des pieds, Jésus veut nous montrer un chemin
possible pour nous ouvrir à l'amour des autres. Et tout est contenu dans la dernière
parole du texte du lavement des pieds :
" Maintenant, vous savez cela, vous serez heureux si vous le mettez en pratique. " Il
est question de savoir, de faire, et d'être heureux.
Savoir, c'est d'abord se rappeler ce que Jésus a fait, écouter sa parole, être
interpellé par son attitude de service. C'est accorder de la valeur à l'action et à la
parole de Jésus.
Il s'agit ensuite de faire, de mettre à contribution ses sens, ses facultés, pour agir,
pour essayer. Dans tes actions, tu es invité à toujours laisser une ouverture à l'autre
qui peut devenir ton frère. Au lieu de l'enfermer dans ce que tu penses de lui, laisse
une porte ouverte comme Dieu le fait pour toi.
Se mettre à la suite de Jésus peut signifier beaucoup d'actions concrètes dans notre
quotidien. C'est souvent essayer d'ouvrir une porte, de ne pas agir selon nos
préjugés, de retenir certaines paroles qui enferment et cataloguent.

Ce n'est pas facile : la parole de Jésus laisse entendre qu'on peut savoir ce qu'il faut
faire et ne pas le faire. On peut aussi agir et expérimenter cet amour pour en sortir
blessé, par manque de reconnaissance de la part des autres. Jésus lui aussi a dû
vivre ces déceptions, ces blessures. Il en est même mort en allant jusqu'au bout de



son amour.
Quand nous essayons d'entrer dans ce chemin de l'amour, de faire ce que nous
savons, il faut savoir que ce ne sera pas sans difficulté. Pourtant, Jésus est présent
sur ce chemin de l'amour. Tout notre amour repose sur son amour qui va jusqu'à
l'extrême, qui peut nous renouveler, nous inviter à essayer encore de vivre sur ce
chemin.
Il y a une promesse liée à cette invitation à mettre en pratique : le bonheur peut être
reçu comme un cadeau. L'amour peut naître dans nos cœurs aussi quand nous
essayons de le vivre.
" Maintenant, vous savez cela, vous serez heureux si vous le mettez en pratique. " À
travers cette parole, c'est toute une vision de l'être humain qui s'exprime. Nous
sommes invités à vivre en étant entiers, en réunissant tout ce qui nous constitue :
nos sentiments, notre pensée notre savoir et nos actions. Jésus nous invite à faire ce
que nous savons, à laisser naître l'amour en nous, comme le bonheur.

Ainsi, l'amour peut devenir une attitude fondamentale, une sorte de sixième sens
qui nous permet d'appréhender le monde. L'amour est une attitude qui nous
revendique tout entier dans notre intellect, dans notre sensibilité, dans notre action,
notre perception à travers nos sens. C'est une force qui nous est donnée, une force
de vie, à partager autour de nous.

Amen !


