
Besoin de bonnes lunettes ! 
27 juillet 2003
Chapelle protestante de Caux
Andrew Stallybrass

"Change tes lunettes, bon sang. Tu ne l'as pas vu ? " me cria ma femme, après avoir
eu une frayeur dans la voiture. Et elle avait bien raison. Je pensais bien voir, mais
après une visite chez l'oculiste, j'ai bien dû déchanter. Il me fallait effectivement
changer de lunettes. Notre jugement sur le monde, sur nous-mêmes et ceux qui
nous entourent dépend d'un regard " juste ".
Mais comment voir " juste " ? Comment se fait-il que ces deux disciples qui avaient
côtoyé Jésus pendant des mois, ne le reconnaissent plus ? Et s'ils avaient eux aussi
besoin de changer de lunettes ? Si on ne voit pas clair, comment prendre le bon
chemin? Nos textes bibliques d'aujourd'hui parlent tous de chemins et nous donnent
quelques indications. Il existe des panneaux indicateurs dans la vie, comme on en
voit ici autour de Caux : les jaunes, pour les sentiers faciles ou les blancs, rouge et
noir pour les chemins plus ardus de la moyenne montagne. Mais même avant de se
mettre en route et de suivre les balises, il y a des préconditions à remplir.
Peut-être la première, la plus essentielle, c'est le vouloir, le désir, la volonté. Est-ce
que nous pouvons dire comme le psalmiste " je suis tendu vers toi "? " Fais-moi
connaître tes chemins, Seigneur; enseigne-moi tes routes. Fais-moi cheminer vers ta
vérité", dit-il encore. Pour le psalmiste, il n'est pas question d'attendre passivement,
mais de se tenir en position de recherche. Ces paroles trouvent leur écho dans
l'expérience du prophète Ésaïe : " Pendant la nuit, vers toi mon âme aspire, mon
esprit, au-dedans de moi, te cherche. "

Et Ésaïe nous donne une deuxième précondition : "D'autres maîtres que toi ont
dominé sur nous." Quels autres maîtres peuvent nous dominer ? Les grands de ce
monde, le G8? L'argent? Le sexe? Lors des journées agitées de mai à Genève j'ai
noté un graffiti sur les palissades barricadant les commerces : "Le G8 n'est pas le
Seigneur. C'est Jésus le Seigneur." Alors, fions-nous à celui qui est fiable !
Une troisième pré-condition est de respecter les lois de la route, de la circulation.
Sont-elles les lois de Dieu ou simplement les lois de la vie, du fonctionnement du
monde ? Il y a toujours des limites qu'on ne peut pas franchir impunément. Mais je
préfère y voir la loi des conséquences de nos actes, plutôt que les punitions d'un

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2003-07-27/besoin-de-bonnes-lunettes


Dieu en colère.
Mais pour revenir aux disciples, en route sur le chemin d'Emmaüs, un premier point
primordial c'est qu'ils étaient en mouvement. Ne faut-il pas être en mouvement, se
mettre en marche, pour rencontrer l'autre et le Tout Autre?
Ensuite, j'ai envie de souligner un élément de ce récit qui va à l'encontre d'une
certaine tradition protestante. Nous insistons volontiers sur l'importance de trouver
Dieu tout seul, en silence, dans la tranquillité. Mais nous sommes aussi faits pour la
relation, et c'est souvent avec l'autre, à travers l'autre que nous rencontrons l'Autre
avec un grand 'A'. Les disciples sont en équipe, à deux, et non pas seuls.
Dans la vie, chacun de nous a des compagnons de route et nous en avons tous
besoin : personne ne s'aventure seul sur les chemins de la vie. Je fais de la haute
montagne chaque année avec mon frère. Là on ne peut plus marcher côte à côte,
mais en cordée, l'un après l'autre, prêt à se secourir. Il y a quelques années je suis
tombé dans une crevasse - un pont de neige avait cédé sous mes pieds. Il m'a
retenu, il a été mon ange gardien. Et il se trouve que mon ange gardien est
agnostique. Cette expérience m'a donné à réfléchir sur les cordes invisibles qui nous
lient à nos compagnons de route. Qu'ils soient chrétiens ou non, croyants ou pas.
À Caux, dans cette chapelle dédiée à saint Michel et tous les anges, comment ne
pas parler de ces anges en bois sculpté au-dessus nos têtes, et les autres dans les
vitraux qui nous entourent ? De ces messagers de Dieu qui font le lien entre ciel et
terre, comme dans le vitrail de l'échelle de Jacob derrière vous. Nous n'avons pas
toujours les lunettes qu'il faut pour les voir, ces anges qui nous entourent.
Tout en cheminant avec ses amis, Jésus leur donne un enseignement, mais sous
forme de dialogue. Il les écoute vraiment, il parle de leurs interrogations, de leurs
problèmes. Et il continue sa route. Mais si on le lui demande, il est prêt à rester un
temps avec nous. Alors un autre élément riche dans ce récit est la nourriture, la
rencontre au repas. Pour les juifs l'accueil du voyageur et le repas jouent un rôle
primordial. C'est un rappel de la proximité de notre Dieu, qui vient jusqu'à nous dans
les gestes du quotidien, dans le pain et le vin. Un Dieu qui nous invite à table et qui
est présent dans chaque convive autour de la table.

Je suis un des deux représentants de notre Église Réformée au sein de la Plateforme
interreligieuse de Genève. Est-ce qu'on ne prend pas des risques en allant vers les
autres ? Peut-être. Mais " les religions ne sont pas des forteresses à défendre, mais
des sources de vie pour le genre humain", comme dit le révérend Wesley Ariarajah,
dans son livre Jamais sans mon Voisin. Ancien responsable des relations avec les
autres religions au Conseil œcuménique des Églises, il explique son titre. Enfant,



dans son Sri Lanka natal, il avait du mal à croire qu'il irait lui au Paradis, alors que
ses amis et ses voisins, de bons hindous pratiquants, iraient ailleurs. Il ne voulait pas
être séparé d'eux.
Pour moi, notre Dieu n'est pas seulement le dieu des Genevois réformés, ni même
des chrétiens. Il aime toute sa création, et toutes ses créatures. J'ai commencé à
comprendre que dans la maison de mon père, de notre père, il y a de la place pour
tout le monde. A moi de faire de la place dans ma vie, dans mon cœur, dans mon
foyer, pour l'autre.
Pourquoi ? Parce ce que quelque chose de l'Esprit de Dieu est déjà présent dans le
cœur de l'autre, de tout autre, de l'athée, de l'agnostique, du musulman, de
l'hindou, du bouddhiste. Et je vais à la rencontre de l'autre pour découvrir chez lui ce
quelque chose de Dieu, pour partager ce que j'ai découvert de l'Esprit de Dieu en
moi, et pour que nous l'approfondissions ensemble. Avoir une mission ne veut pas
dire essayer de faire d'autrui des pâles copies de moi-même, qui partageraient
toutes mes idées et convictions.

Il y a quatre ans maintenant, je suis allé passer une semaine auprès de ma mère à
l'hôpital à Londres. Elle se remettait d'une intervention importante. Mais en la
quittant, j'étais bien conscient (et elle aussi) que mon 'au revoir' pourrait vouloir dire
'au revoir au ciel'. Après mon retour ici, elle a rechuté, et mon frère est allé auprès
d'elle. Il m'a appelé à l'aide, et pendant une semaine extraordinaire et pleine de
richesses nous nous sommes relayés jour et nuit à côté de son lit d'hôpital.
La veille de sa mort, mon frère est arrivé à l'hôpital pour passer la nuit auprès d'elle
avec une Bible et il nous a lu, à ma mère et moi, ses passages préférés, pendant une
vingtaine de minutes. Nous avons beaucoup pleuré. Et c'est encore mon frère qui a
planifié et organisé la cérémonie à l'église. Or, rappelez-vous que mon frère se
décrit comme agnostique.
Ce n'est que plus tard - par courrier électronique, puisque mon frère habite et
travaille aux États-Unis - que j'ai osé lui dire, sur la pointe des pieds, que sans
vouloir l'offenser dans sa non-croyance, j'ai vu en lui, l'agnostique, quelque chose du
Christ que j'essaie d'aimer et de servir.
Dans le cadre de mon travail à Caux - Initiatives et Changement - j'ai rencontré un
Africain, maintenant réfugié, exilé de son pays. C'était le gendre du président, mais
suite à un coup d'État, il a passé six ans seul dans une cellule; au début il a été
torturé tous les jours. Il se voyait mourir; il a cru qu'il devenait fou. Mais en prison il
a fait l'expérience de la présence de Dieu et de la libération intérieure. Les gardes
sentaient qu'il leur échappait. Après un nouveau coup d'État il a était libéré. Sa



femme s'est évanouie quand elle l'a revu - elle le croyait mort. Il a voulu retrouver le
dictateur qui l'avait fait souffrir, pour lui pardonner et il l'a fait ! Pour moi, cette
histoire et cet homme respirent l'évangile - mais il est musulman.
Le centre de rencontres de Caux existe depuis plus de cinquante ans pour
accompagner les gens de ce monde meurtri sur leurs chemins d'Emmaüs. La
conférence actuellement en cours s'intitule : "Le facteur spirituel dans la société
sécularisée - Les religions peuvent-elles, ensemble, construire la paix ?"
Une mutation est en train de s'opérer dans nos sociétés : après des siècles souvent
marqués par les conflits, la rivalité, la méfiance et l'ignorance, les religions du
monde travaillent aujourd'hui côte à côte, pour la paix et le bien commun. Cette
transformation, la plupart de ceux qui ne sont pas impliqués dans le dialogue
interreligieux ne la remarquent pas. Pourtant, parallèlement, de nombreuses
confessions religieuses sont gagnées par l'intransigeance et font face à un
extrémisme croissant.
Les croyants peuvent-ils appliquer à leur propre vie cette " règle d'or " que
partagent toutes les religions et les philosophies : "Ne fais pas à d'autres ce que tu
n'aimerais pas qu'on te fasse ?" La présente conférence à Caux témoigne des
initiatives déjà prises par des personnes de foi et de conviction et cherche à
souligner le rôle constructif que peuvent jouer les religions dans nos sociétés
sécularisées.
Le Grand Rabbin du Commonwealth, Jonathan Sacks, dans un livre récent, La Dignité
de la Différence : Comment éviter le choc des civilisations, écrit : "Pour que la vie
soit vivable, la vérité sur terre doit être différente de ce qu'elle est au ciel…
L'homme tue parce qu'il croit posséder la vérité et qu'il juge ses ennemis dans
l'erreur. Dans ce cas, se dit Dieu en jetant la vérité sur terre, je souhaite que les
hommes vivent selon une conception différente de la vérité, humaine et par-là
consciente de ses limites… Sur terre, la vérité est multiple, partiale. On en trouve
des fragments un peu partout. Chaque personne, chaque culture, chaque langue en
recèlent un peu - mais personne ne la possède tout entière… La vérité est au ciel;
sur terre, il y a des vérités… Dieu est plus grand que la religion ; une foi ne saurait
l'appréhender que partiellement. C'est mon Dieu, mais aussi le tien ; il est avec moi,
mais aussi avec toi." Et ces paroles, on aurait pu s'y attendre, lui ont valu de sérieux
problèmes dans sa propre communauté. C'est souvent le sort réservé à ceux qui
essaient d'ouvrir la voie vers l'autre.
Nous avons besoin de bonnes lunettes pour voir Jésus dans l'autre, là où il est,
même chez celui qui ne partage pas ma foi, ma tradition. Ensuite, nous sommes
invités à nous remettre en route avec lui, à partir dans le monde avec lui, avec et



pour les autres.
Et Jésus disparaît au moment même où ils le voient vraiment… mais il nous laisse sa
bénédiction, son pain et son vin. Son esprit.

Amen.


