Le figuier maudit

20 juillet 2003
Chapelle des Arolles, Champex-Lac
Marc-Edouard Kohler

Non, non et non. Jésus qui condamne sans appel, Jésus qui fait périr, ne serait-ce
gu'un simple figuier, voila une idée que je n'arrive pas a admettre. On dit a juste
titre que Jésus est venu pour personnifier dans son étre et transmettre par sa parole
I'amour que Dieu nous porte, son attention soutenue, sa bienveillance sans faille. Et
voici que, rencontrant sur son passage un figuier qui ne répond pas a son attente,
Jésus le maudit. Plus jamais il ne portera de fruit, bien plus, il va crever sur-le-
champ. OU demeure, ici, la bonne nouvelle de I'Evangile ?

Et pourtant, le récit est la, chez Marc au chapitre 11 et chez Matthieu au chapitre 21,
et nous ne pouvons pas lire les Evangiles en éclectiques qui laissent de cété ce qui
ne leur convient pas. L'épisode du figuier maudit fait partie de la Bible, et force nous
est de rechercher sa signification. N'est-elle que d'effroi et de désolation?

Une chose est certaine : nous sommes ici a mille lieues d'un Jésus tel que nous le
contemplions, enfants, sur les chromos des pensions de montagne ou nous passions
nos vacances : le Bon Berger aux longs cheveux blonds, contemplant ses brebis d'un
regard infiniment doux, le tout baigné dans la clarté d'une nuit étoilée. Touchante
intention d'un artiste au golt douteux : il a voulu faire sentir la bonté du Seigneur et
la paix qu'il procure, ce qui n'est pas faux, loin de Ia.

Mais dans notre passage du figuier maudit, nous sommes, je le disais, a mille lieues
d'une telle bondieuserie langoureuse et finalement insignifiante. Ici, nous assistons
au contraire a une scene dure et violente. Jésus s'impatiente, se fache, prononce des
propos de colere. Dieu est bon, c'est entendu, mais sa bonté n'est pas une dispense,
elle ne permet pas, une fois la chose admise, de faire comme s'il n'était pas la. Jésus
a ses exigences, I'Evangile a ses rigueurs. Comme I'a dit Dietrich Bonhoeffer : il y a
la grace, mais cette grace n'est pas a bien plaire. Elle a son prix : le prix de la
véracité. Ton oui sera un oui; le prix de la solidarité : va te réconcilier avec ton frere;
le prix de la paix a rechercher: bénis celui qui te maudit. L'Evangile n'est pas a I'eau
de rose. La grace de Dieu porte a conséquences.

Tout a I'heure, nous avons chanté sur la mélodie de Mozart le "Dieu redoutable dans
sa Majesté". Faut-il, a partir de ce que nous venons de dire, redouter Dieu ?
Craindre, si nous ne sommes pas a la hauteur de son attente, qu'il nous tourne le


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2003-07-20/le-figuier-maudit

dos a jamais ? J'ai rencontré parfois des hommes, des femmes, qui s'étaient faits de
Dieu une idée effrayante, image qui, de fait, les effrayait : il exige tant de nous,
pensaient-ils, et dans notre lutte pour accomplir sa volonté, nous nous épuisons.
Alors, si nous lachons prise, nous tombons sous le coup de son jugement. Il nous
punit en nous envoyant des malheurs, des infirmités, des échecs. Et si nous ne
tenons pas le coup, son verdict est impitoyable. Il nous élimine de devant sa face.
Tragique méprise que cette religion de la peur ou se vautrent, avec une jouissance
malsaine, certaines ames angoissées. Ici encore, je dirai : non, non, non. Si la grace
a un prix, elle reste la grace.

Je pense que I'évangéliste Luc I'a senti. Lui aussi parle d'un figuier qui ne porte pas
de fruit. Dans le texte proposé et commenté a votre intention dimanche passé (Luc
13, 6 - 9) : au maitre qui exige I'abattage de cet arbre décevant, le jardinier
demande de le laisser encore une année. Il lui prodiguera ses meilleurs soins et, qui
sait, tout espoir est permis. C'est donc le figuier de la patience de Dieu. Or un fait
m'intrigue. Luc connaissait sans doute la tradition du deuxieme figuier, le figuier
maudit dont parlent Matthieu et Marc, mais il omet I'anecdote. Parce qu'il en jugeait
la compréhension trop difficile ? Peut-étre.

Mais il se peut aussi - et telle est ma conviction - qu'il n'a pas voulu ternir I'éclat de
la parabole de la patience divine qu'il est seul a rapporter, comme il est seul a
rapporter la parabole du fils prodigue ou mieux : du Pere qui attend patiemment (ou
impatiemment!) le retour de son enfant. Pour Luc, I'exigence tout naturellement
contenue dans la grace n'a pas le droit d'effacer la patience avec laquelle Dieu nous
suit et nous soutient, I'espoir qu'il met en nous et la joie avec laquelle il nous
accueille quand nous nous sommes fourvoyés.

A voir de pres, Matthieu et Marc, eux non plus, n'ont pas voulu nous placer devant
un Dieu qui fait peur. Les deux auteurs font suivre I'action de Jésus d'un dialogue
entre les disciples et leur maitre. lls placent I'entretien un peu différemment, mais
peu importe. Ni chez I'un, ni chez I'autre, la conversation subséquente porte sur la
malédiction : le sujet est celui de la foi et de la priere, fille de la foi.

Dans le premier évangile, Jésus invite a la confiance totale en Dieu et il conclut :
"Tout ce que vous demanderez avec foi par la priere, vous le recevrez." En Marg, le
sujet de la priere confiante touche particulierement le pardon. La priere qui
s'adresse au Dieu du pardon n'a de sens et de portée que si elle se fait dans un
esprit de pardon : "Lorsque vous faites votre priere, si vous avez quelque chose
contre quelqu'un, pardonnez, afin que votre Pere qui est dans les cieux vous
pardonne aussi vos offenses." On se retrouve ici dans l'esprit de I'Oraison
dominicale, du Notre Péere, par laquelle nous nous disons les enfants de ce Dieu qui



nourrit les oiseaux du ciel et revét les fleurs des champs.

Concluons. Alors que, face a I'histoire du figuier maudit, nous avons commencé par
"non, non et non", nous pouvons joyeusement terminer par un triple oui :

- Oui, c'est vrai, Dieu demande quelque chose de moi. Il s'attend a une attitude qui
reflete la sienne, a un rayonnement qui répand sa lumiere autour de nous. Si Dieu se
désintéressait de mes réactions, il ne me prendrait pas au sérieux. Mais dans son
exigence a mon égard, je distingue combien je compte a ses yeux. Je m'engagerai
donc, sans hésiter, sans rechigner, sur la voie rendue viable par sa sollicitude. Je
m'efforcerai a discerner ce qu'il veut de moi et a mettre sa volonté en pratique. Et
puis :

- Oui, c'est vrai, la sévérité dont notre récit se fait indubitablement I'écho ne doit pas
nous décourager, bien au contraire. Ce que Jésus a fait a un petit figuier de
Palestine, il aurait pu le faire a ces chefs du peuple imbus d'eux-mémes, assoiffés de
pouvoir, sourds a ses appels, qu'il va rencontrer dans le proces des jours suivants.
Mais Jésus se contente d'exercer son pouvoir sur une plante sans fruits. Donc, a bien
mesurer la chose, il nous donne un avertissement tout en nous ménageant.
L'épisode du figuier maudit n'est pas un verdict de mort prononcé sur nos
existences, mais un appel a vivre encore plus, encore mieux, a la suite du Christ. Et
enfin :

- Oui, c'est vrai, nous n'allons pas redouter Dieu en faisant de lui un juge
impitoyable, nous n'allons pas peiner et trimer pour essayer de lui plaire, alors qu'il
nous a recus chez lui depuis longtemps, mais nous lui ferons confiance, car il est et il
restera le Dieu bon. Notre psautier nous fait chanter, comme si tout était sur le
méme plan : "Qu'il est redoutable dans sa Majesté, qu'il est admirable dans sa
charité." Orici, il n'y a pas égalité, mais déséquilibre, un saint déséquilibre ! C'est
justement la charité de Dieu qui, en Jésus, parait en plein jour, c'est elle qui prime,
c'est a elle que revient le dernier mot. Et c'est a elle qui nous pouvons nous
remettre.



