Naitre de la promesse

8 décembre 1991
Temple de Champel
Marc Faessler

L'avent est le temps liturgique de la venue de Dieu, que nous attendons dans
I'énigme d'une naissance. La sienne, symbolisée dans |I'enfant de la creche. Et la
notre, figurée par I'accueil que nous lui consentons. Car "naftre", dans le témoignage
biblique, a un sens tout a fait particulier. Ce n'est pas simplement venir au monde,
sortir du sein maternel. C'est étre rencontré par Dieu, ou plutét par les paroles ou
les événements qui révelent sa présence discrete. Pour la Bible, naitre est moins un
commencement qu'un perpétuel renouveau. Il n'y a pas d'age pour naitre de la
promesse qui nous rouvre au go(t de vivre, au godt de I'autre. C'est dans nos tétes
gu'il y du vieux, du désespoir, du scepticisme, des scléroses, des blessures non
cicatrisées - tout un pesant éboulis de sentiments négatifs qui ensevelissent nos
vies. Nous n'osons pas nous avouer a hous-mémes qu'en fait nous n'attendons plus
rien de tout a fait neuf, en tout cas pas une nouvelle naissance !

Et bien Dieu ne I'entend pas de cette oreille ! C'est pourquoi, a I'orée de I'Ecriture,
nous voici figurés par Abraham et Sarah. Un centenaire et une nonagénaire ! Deux
existences hautes en couleur qui ont placé leurs pas dans la trace du Tres Haut,
mais qui n'attendent plus de la vie aucun enfantement, qui ne s'attendent plus a
faire naitre la vie, en eux et a travers eux. Car, dans le récit, I'impossible naissance
d'ltzhac qui suivra, signifie, comme dans un conte oriental, que "le temps de vie" ou
Dieu annonce qu'll vient n'est pas le temps biophysique qui trahit notre
vieillissement, mais le temps intérieur ou nous rejaillissons a la vie dans une
fécondité nouvelle. Et le texte nous prend par la main pour nous faire découvrir ce
"temps de vie", ou Dieu fait renaitre nos existences a plus qu'elles-mémes, comme
un temps intérieur marqué par trois dimensions : la vulnérabilité qui nous place au
seuil de nous-mémes, I'hospitalité du coeur qui nous rouvre a la convivialité, et la
promesse qui rend notre temps a sa fécondité. Donnons la main au texte pour qu'il
nous conduise !

Comme dans un film, il y a d'abord le titre : "Le SEIGNEUR se fait voir a Abraham aux
Chénes de Mamré". Premiere énigme : comment le Transcendant, le Dieu Tout


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1991-12-08/naitre-de-la-promesse

Autre, va-t-il se faire voir ? Travelling avant et gros plan sur Abraham. Il est en
méditation. Il vient de se faire circoncire, il est souffrant. Il se tient assis a
I'ouverture de la tente. Ce premier plan révele d'emblée cette premiere dimension
de nous-mémes par laquelle Dieu va nous faire renaitre en se faisant voir : c'est la
dimension de la vulnérabilité. Abraham est en situation de fragilité, exposé,
méditant, mais a I'ouverture de soi, non dans le repli intérieur. Il nous figure
vulnérables, au seuil de nous-mémes, non totalement refermés sur notre blessure.
Car Dieu ne peut entrer dans nos vies que la ou notre autosuffisance est entamée et
appelle implicitement une relation. Mais comment Dieu entre-t-1l ?

Sur le mode de la contemplation mystique, lorsque I'ame aux confins d'elle-méme,
éleve son dénuement vers le plus haut ? Ou dans la venue a nous d'un prochain,
visitation d'un visage appelant au partage et a I'accueil ? Peut-étre des deux facons.

Car dans notre petite séquence, Abraham est détourné de son regard contemplatif
par le passage de trois voyageurs, comme si le Dieu Transcendant s'éclipsait pour se
signifier dans la relation qui va se nouer. Abraham d'ailleurs - selon une lecture
possible du texte - s'excuse aupres de Dieu de devoir s'occuper de ses hbtes. Mais,
ce faisant, il passe le seuil de lui-méme ou I'exposait sa vulnérabilité et cette
derniere se transforme en hospitalité du coeur. Ainsi Dieu se fraye-t-il passage dans
le surgissement de la relation, refusant que nous l'assignions a résidence dans la
seule intimité de I'oratoire. Nos vies commencent de renaitre lorsque la venue de
Dieu se fait sa place dans I'accueil et la convivialité. En prenant une miche de pain,
Abraham ne dit pas seulement "mangez !", mais : "restaurez votre coeur !". C'est-a-
dire : sur le chemin poussiéreux de nos existences, retrouvons ensemble la halte de
la relation, la pacification d'un repas et d'une communion avec autrui. Car dans
cette communion Dieu communie. Il passe Lui aussi. Mystérieusement. Comme
autrui va sa vie, mais rouvre la notre lorsqu'il lui offre un champ d'écoute, une
parole libérante, une joie inopinée. Bien avant Coluche la Bible nous invite a créer
les "restos du coeur" ! Abraham s'affaire. Le film du texte décrit sa hate dans une
sorte de haletement des images. C'est nous dans notre stress quotidien. Mais toute
cette précipitation n'est ici qu'au service d'un offrir. Dans cette gratuité du don, la
grace marque sa venue.

Alors la parole va emplir cette renaissance de la relation en se donnant comme
promesse. Les hotes annoncent le retour d'un temps de vie, d'un nouvel
enfantement possible. Mais ici, en nous, le doute I'emporte. Nous sommes, avec
Abraham et Sarah, enclins au scepticisme et au rire entendu. "Ou est Sarah, ta



femme ?" demandent les visiteurs. "La voici, dans la tente" répond Abraham. Nos
esprits modernes ricanent... une fois de plus, la femme est aux cuisines ! Mais en
réalité, Sarah était une patronne qui dirigeait son monde et |'arriere-plan du texte-
film nous la montre se tenant sur le seuil de la tente, écoutant aux portes, mais
prétant attention a la parole grosse d'une promesse de vie. Elle figure notre
ouverture possible ou refusée a la promesse dans toutes les situations d'impasse
que connaissent nos existences. Ici I'impasse est I'absence de descendance. Mais
sous les motifs de la "stérilité" et du "vieillissement", chacune de nos vies peut se
reconnaitre. C'est la stérilité ou la fécondité du temps réouvertes au coeur de la
relation, qui sont en cause. La promesse ne peut s'inscrire dans nos vies comme sa
dimension de renaissance, qu'a la condition exprés que nous attendions encore dans
la confiance quelque chose de I'Autre. La venue de Dieu comme enfantement
suppose ce délogement. Notre indécrottable scepticisme fait barrage a l'irruption de
Dieu, a notre nouvelle naissance comme a une possible naissance suscitée par Lui.
Mais I'humour du texte contourne notre ménopause spirituelle, refuse de nous
considérer comme fanés pour les voies de la vie. A Sarah qui, aprés Abraham, a ri,
Dieu fait un rire comme on fait un enfant - Itzhac "il rira" - et atteste par ce happy
end de notre séquence filmée que sa promesse ne cessera de nous réenfanter au
don de la vie, moins vieux gue nous ne croyons étre.

Ainsi se résume le chemin gue creuse en nous, I'annonce que nous avons a naitre de
la promesse, la ou Dieu nous rencontre. Une vulnérabilité premiere avouée au seuil
de nous-mémes s'ouvre a la relation en se tournant vers I'accueil d'autrui ou Dieu
mystérieusement passe. L'hospitalité offerte se mue ainsi en restauration du coeur
au suspens de la grace. Et la promesse qui s'inscrit des lors comme la dimension
insue de la parole vivante rouvre notre temps a sa fécondité.

Le temps de I'avent peut ainsi naitre en nous comme une naissance a la Lumiere de
I'enfant de Bethléem qu'il indique.

Amen.



