
&quot;Merci&quot; 
26 juillet 1992
Temple de Leysin
Bernard Rigo

"De même, vous aussi, quand vous avez fait tout ce qui vous a été ordonné, dites :
"Nous sommes des serviteurs quelconques, nous avons fait seulement ce que nous
devions faire."

Avec vous, dimanche passé déjà, je me posais la question de ce qui faisait vivre les
gens; de ce qui était pour l'homme, l'être humain (quel que soit son âge, quel que
soit son sexe) ce qui allait lui donner le courage de vivre, l'envie de vivre, et j'avais
dit que dans le mot "envie" il y avait déjà le mot "vie". Dimanche passé, j'avais parlé
de la promesse qui précède toute existence et promesse dans laquelle toute
existence peut trouver son fondement, s'édifier, se construire.
Aujourd'hui, j'aimerais parler d'une autre motivation pour la vie, pour l'action.
Quelque chose d'autre qui, lui aussi, nous met en route, nous pousse à agir. Mais je
ne prétends pas, après ces deux cultes, avoir fait le tour de toutes les motivations
qui poussent les hommes à l'action, évidemment. Et pour introduire cette seconde
réflexion, je commencerai par une question, une question que je vous pose à tous et
à chacun.
J'aimerai vous demander, à vous les époux, quelle a été la dernière fois où vous
avez vraiment dit "merci" à votre épouse ? À vous les épouses, à quelle occasion
avez-vous également dit "merci" à votre mari ? À vous les parents, quand avez-vous
dit une fois "merci" à votre fils ou à votre fille ? Et vous les enfants, pas seulement
lorsqu'on est devenu adulte et qu'on a des parents âgés, avons-nous dit "merci" à
nos parents ? Et le travailleur, "merci" à son employeur ? Et l'employeur, "merci" à
son ouvrier ? Et quand je dis "merci", ce n'est pas ce merci que l'on dit quand on
nous passe le sucre ou le sel; ni ce merci parce que quelqu'un vous cède le passage
devant la porte; ou, qu'au magasin, on vous a servi un litre de lait ou de crème. Non
pas ce merci de politesse et de savoir-vivre, mais un merci parce que l'autre est là,
parce qu'il existe, parce qu'il est à nos côtés; parce que, s'il n'était pas là, il nous
manquerait quelqu'un, il nous manquerait quelque chose. Oui un merci qui signifie
qu'on reconnaît que l'autre est là, qu'il existe; et qu'on reconnaît surtout tout ce qu'il
fait pour nous, tout ce qu'il nous apporte par sa seule présence. Je vous ai posé la

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1992-07-26/merci


question,.... je vous laisse le soin d'y répondre.

Quant à moi, et pour montrer l'enjeu de ma question, je m'imagine cette situation où
des enfants vont trouver leurs parents, devenus âgés, dans une maison de retraite,
et qui y vont peut-être avec une certaine mauvaise conscience, parce qu'ils ont
laissé s'écouler un peu trop de temps entre la dernière visite et celle-ci, ou bien
parce qu'ils sont un peu mal à l'aise parce qu'ils ont dû placer leurs vieux parents
dans une telle institution. Et je les vois arriver et la personne âgée les accueillir avec
un :
- Ah ! Eh bien, c'est le moment de venir me trouver; vous pourriez venir plus
souvent;... Et c'est dit avec un tel ton de reproche, que je me demande alors ce qui
peut bien se passer dans le coeur de ceux qui ont fait l'effort de venir jusque-là, de
venir trouver leurs parents âgés. Peut-être qu'au fond d'eux-mêmes, ils ont envie de
repartir en courant. Mais ils n'en ont pas le courage. Mais en tous les cas ce qui
risque de se produire, c'est que ce n'est pas demain la veille qu'ils reviendront. Ou
alors, s'ils reviennent, c'est en se forçant, par obligation, par devoir ( au sens lourd
et pesant du terme), parce qu'il le faut ! Parce que si on ne va pas on va encore
avoir des reproches. Mais ce ne sera en tous les cas plus par plaisir, par goût, parce
qu'on en a l'envie. Il n'y a plus cette motivation à l'action, justement cette
motivation dont j'aimerai ici vous parler.

Mais pourquoi l'autre, ici la personne âgée visitée, peut-elle ainsi accueillir par des
reproches, des critiques, ce qui est fait par ceux qui viennent la voir, sinon parce
qu'elle se croit s'imagine avoir un droit à cette visite ? Oui j'ai droit à ce qu'on
vienne me trouver, les autres doivent me rendre visite. Et c'est normal qu'ils
viennent me voir. C'est normal que mes enfants, qui m'ont mis dans cette maison,
viennent me voir, c'est un droit que j'ai... Alors que c'est peut-être un cadeau, une
grâce, qu'ils me font ! Et parce qu'on ne voit pas que cela peut être un cadeau, une
grâce, et qu'au contraire on s'imprègne de son bon droit, alors très vite on devient
des tyrans pour les autres. Il faut que l'autre agisse comme je le veux, comme je
l'attends, comme je l'entends. Et non plus selon ce que l'autre peut faire, selon ses
capacités. Ainsi, j'attends que mon enfant devienne un prix Nobel, alors que lui rêve
de devenir artiste. C'est normal qu'il réponde ainsi à tout ce que j'ai fait pour lui.
C'est un droit de parents. L'inverse existe aussi : vous m'avez mis au monde sans
me demander mon avis, alors maintenant vous devez me supporter, et surtout ne
me faites pas des remarques et n'exigez rien de moi. Alors que les échanges sont de
l'ordre du cadeau, de l'ordre de la grâce.



Et une certaine conception de la foi chrétienne vient encore ajouter de l'eau à ce
moulin. Parce que la foi chrétienne, dans sa version la plus largement répandue,
insiste tellement sur la solidarité, sur le partage, l'amour, la bonté : être bon avec
tout le monde. Oui, peut-être, mais comme me disait un ami : "Bon oui, mais pas
bonbon !" Car un bonbon ça se suce et ça fond, ça s'épuise. Et c'est vrai que les
gens dont on abuse de la bonté très vite se fatiguent très vite sont démotivés, très
vite renoncent. Parce que tout ce qu'ils font étant normal, jamais ils ne reçoivent, en
retour, une quelconque reconnaissance. Personne ne leur dit "merci", pour ce que tu
as fait pour moi, merci parce que tu es là, merci pour tout ce que tu es pour moi".
OUI le besoin d'être reconnu, et être réellement reconnu, voilà le moteur qui nous
pousse à l'action. Car l'être humain est fondamentalement un être qui a envie de
donner. Je ne partage pas la vision pessimiste de l'homme qui le voit comme un être
égoïste. S'il l'est devenu, c'est peut-être parce que jamais il n'a été reconnu dans ce
qu'il faisait, et qu'il en est devenu démotivé. Car au départ, l'enfant a envie de
donner. Quand il grandit, quand il se fortifie, quand il apprend le langage, qu'il part à
la découverte du monde, il fait un cadeau à ses parents. Il ne fait pas tout cela pour
lui-même. En grandissant, il donne à ses parents cette qualité et cette identité de
"bons parents". Imaginez le premier dessin que votre enfant vous apporte par
exemple de l'école enfantine. C'est un cadeau : il l'a fait pour vous, il l'a pensé pour
vous. Et gare à vous si vous le mettez directement à la poubelle ou si vous n'y jetez
qu'un oeil distrait. Car vous êtes en train de détruire le ressort qui fait vivre votre
enfant, ce qui le motive le plus profondément.

Et ainsi en est-il aussi peut-être dans les vieux couples. On se connaît tellement.
C'est tellement dans les habitudes : tu fais cela pour moi et je fais cela pour toi... Et
un jour on est fatigué. Ainsi en est-il également de notre relation avec la vie elle-
même : parce qu'ici aussi on en a perdu la dimension de grâce, de cadeau, qu'elle
est devenue elle aussi un droit, qu'il est normal que je sois en santé, que je sois
heureux, que j'aie du travail... Alors que c'est une chance. Et parce que je ne vois
plus cette chance, alors je passe à côté de toute dimension de louange ou de
reconnaissance. Et je ne parle pas de notre relation à Dieu... "Si Dieu existe, il doit
faire ceci ou cela; si Dieu existe, Il doit faire comme on l'entend, on l'attend". On est
en plein dans l'attitude tyrannique que nous décrivions tout à l'heure où l'on impose
à l'autre notre manière de voir parce que c'est normal, parce que nous nous
imaginons avoir des droits !

Démotivé ! Tel est le premier risque là où il n'y a point de reconnaissance : renoncer



à aller trouver un parent âgé, quitter son couple, ne plus travailler à l'école parce
que, de toute façon, si on fait un 10 ou un zéro c'est du pareil au même pour nos
parents, ne plus avoir envie de se défoncer au travail parce que de toute façon le
patron n'y fait pas attention. Ici je pense à ces personnes qui ont passé 30, 40, 50
ans dans une entreprise et qui sont larguées pour cause de chômage comme une
vulgaire paire de chaussettes... Comment ces personnes vivent-elles cette
expérience sinon par la déprime, la dépression, la perte du goût de vivre, d'avancer,
de lutter encore. Oui démotivé !

Ou alors, à l'extrême inverse, on va en faire encore plus, et toujours encore plus !
On va entrer ici dans l'hyperactivisme. On ira encore plus souvent trouver la
personne âgée dans sa maison de retraite.... quitte à encore devoir subir ses
reproches, ses critiques, ses remarques négatives. Mais on espère avoir un jour le
dessus, arriver à lui arracher enfin un petit signe de reconnaissance; qu'enfin l'autre
voie tout le sacrifice qu'on a consenti pour lui !... Mais c'est là une course
impossible. Parce que le problème n'est pas chez moi qui agis, il est chez l'autre qui
ne voit pas, qui ne peut pas voir tout ce que je fais pour lui... puisque c'est normal,
parce qu'il a mis de mauvaises lunettes qui s'appellent "J'ai le droit à!". Ici, il faudrait
un changement, une conversion "spirituelle" au sens d'un autre état d'esprit, d'une
autre manière de comprendre les choses : non plus en terme de droit, mais de
cadeau et de grâce. Et alors je risque bien, dans mon hyperactivisme, de m'épuiser
rapidement. Peut-être aurai-je été ce bonbon un peu plus gros que les autres ( avec
un peu plus de réserve) qu'on aura pu "sucer" un peu plus longtemps. Mais au bout
du compte, parce que la reconnaissance ne vient toujours pas, alors attention au
retour du balancier : de l'hyperactivisme je risque de sombre dans
l'hyperdémotivation qui s'appelle dépression.

Reconnaissance ! Être reconnu pour ce que l'on fait, pour ce que l'on donne, pour le
fait que l'on existe, qu'on est attentif aux autres et à leurs besoins, leurs attentes, et
qu'on essaie, à notre manière, selon nos qualités, nos charismes, d'y répondre. Être
reconnu.

Or il y a des pièges sur ce chemin-là ! Et souvent nous y tombons. Et nous nous
retrouvons alors complètement démotivés. C'est pourquoi il faut que nous nous
demandions ici, si cette reconnaissance, si importante, dont nous parlons, est elle-
même un Droit que nous aurions. Si elle est quelque chose de normal. Si ce merci
dont j'ai besoin pour vivre n'est pas lui-même aussi une grâce, un cadeau. Non pas



ce quelque chose que l'on doit essayer à tout prix de gagner : "regarde tout ce que
j'ai fait pour toi !"; regarde, Seigneur, tout ce que je fais pour mon prochain !". Non
pas un merci qu'il faut conquérir comme une récompense. Mais comme quelque
chose qui ne peut être que de l'ordre de la liberté de cet autre pour qui on agit, fait
quelque chose. J'ai parlé tout à l'heure d'un problème de spiritualité ; si l'autre voit,
est capable de voir ce que je fais pour lui, alors, et alors seulement, c'est librement,
spontanément que va sortir de sa bouche ce mot tant attendu, ce merci "magique"
pour nous. Mais si c'est une obligation, si ça fait partie des usages, des règles de
politesse, alors il ne résonnera pas comme un merci spontané et sincère, un merci
qui est une véritable offrande pour nous. Et c'est peut-être à cela que nous rendent
attentifs les textes que nous avons lu tout à l'heure : à cette dimension de cadeau,
de grâce qui ne saurait être conquis, mais qui ne peut être que reçu dans la liberté
de l'autre. "Quand vous avez fait tout ce que vous aviez à faire, dites : "Nous
sommes des serviteurs quelconques, nous avons fait simplement ce que nous avions
à faire". N'attendons rien de plus. Cela ne signifie pas que Dieu n'a pas conscience
de l'importance pour nous de signes de reconnaissance. Mais il ne veut pas que
nous en fassions le lieu d'une quête désespérée. Car c'est justement quand on
n'attend pas de merci que, quand celui-ci vient, il vient plus authentiquement, plus
véritablement nous apporter cette reconnaissance dont nous avons besoin pour
vivre !

Alors, en conclusion, quelle motivation pour la vie ? Nous avons besoin, pour vivre,
d'être reconnus dans ce que nous sommes et dans ce que nous faisons. Que soit
reconnue notre identité, avec nos qualités et, pourquoi pas, nos défauts ! (car être
reconnu ne signifie pas être critiqué). Or parce qu'être reconnu est un véritable
besoin pour nous, alors celui-ci risque de prendre beaucoup de place dans l'ordre de
nos préoccupations. Tellement de place même, qu'il risque de nous conduire soit à
la passivité (à quoi bon) ou à l'hyperactivité. Pour moi, il est une troisième voie qui
voit, dans tout acte de reconnaissance, un acte de grâce, un cadeau qui m'est fait.
Car Dieu sait que j'en ai besoin, comme je sais moi-même que j'en ai besoin. C'est
pourquoi j'essaie de l'accueillir quand il m'est spontanément offert, j'essaie
d'accueillir les "mercis", les signes de reconnaissance qui m'adviennent et qui
m'encouragent, comme des cadeaux précieux contre lesquels je ne puis rien donner
en échange. Car quand on nous dit merci, l'échange s'arrête là. Puissions-nous alors
être attentifs à ce qu’autrui fait pour nous pour tout d'abord, nous les premiers,
savoir leur dire merci. Mais aussi puissions-nous nous aussi être attentifs aux signes
de reconnaissance que ce même autrui nous adresse (peut-être à sa manière), et



parfois même plus souvent que nous le croyons, pour savoir les recevoir à leur juste
valeur.

Amen.


