Plus amical avec la Création

29 mars 1992
Temple de Saint-Luc, Lausanne
Pierre Farron

Imaginons un instant la situation suivante : nous sommes en I'an 2010.
L'atmosphere terrestre s'est réchauffée de plusieurs degrés suite a I'effet de serre
causé, notamment, par la pollution. Une partie des glaces ont fondu au P6le Nord et
au Pole Sud. Dans les Alpes, nos beaux glaciers ont disparu. Les eaux des océans
sont montées de plusieurs metres. Des millions de personnes vivant le long des
cobtes ont dU quitter leur habitation. Des villes comme New York, Venise, San
Francisco, Amsterdam, Marseille ont pratiqguement été rayées de la carte.

Dans cette situation dramatique, des gens, issus de sectes un peu étranges,
proclament avec force : c'est un chatiment de Dieu ! Vous n'avez pas voulu prendre
soin de la Création comme Dieu vous I'a commandé. Eh bien maintenant, Dieu vous
punit ! Comment réagirions-nous a une telle affirmation : "Dieu vous punit !"

Une telle affirmation nous mettrait sans doute mal a I'aise. Car elle nous donnerait
I'impression d'étre contraire au Dieu d'amour et de bonté que nous révele le Christ.
Mais nous aurions peut-étre, quand méme, quelques doutes en pensant a certains
passages de la Bible qui semblent montrer un Dieu violent. Un Dieu qui n'hésite pas,
apparemment, a tuer pour punir. Comme cela semble étre le cas, au premier abord,
dans le récit du Déluge dont nous avons entendu la fin tout a I'heure.

Dans I'histoire de Noé, la violence a envahi la terre et I'a empoisonnée depuis la
création du monde. Ca va tellement mal que, selon le récit biblique, Dieu décide
d'anéantir sa Création a I'exception de Noé, de sa famille et des représentants de
chaque espece d'animaux.

Et, a I'exception de I'arche et de ses occupants, le Déluge provoque la destruction
de toute vie sur la terre. Dieu serait-il donc un destructeur et un meurtrier ?

Pour répondre a cette question, il faut d'abord prendre conscience de la nature du
récit auquel nous avons affaire. Ce récit n'est pas un compte-rendu qui aurait pour


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1992-03-29/plus-amical-avec-la-creation

but de nous transmettre avec exactitude un événement historique. Ce genre
d'exactitude-la, si chére a nos concsciences occidentales modernes, n'intéressait
absolument pas les Israélites qui vivaient a I'époque ou ce récit a été mis par écrit, il
y a 2500 ans ou 3000 ans. Pour eux, ce qui est important dans un tel récit, ce n'est
pas son exactitude historique, mais I'enseignement, la signification qu'il peut
apporter a ceux qui I'entendent ou le lisent. Cela ne veut pas dire qu'il soit inventé
de toutes pieces. Mais nous sommes dans |'impossibilité aujourd'hui de savoir a quel
événement historique lointain il pourrait correspondre, faute de renseignements.
C'est pourquoi il faut lire ce récit, en sachant qu'il est destiné a nous faire réfléchir
sur Dieu, la Création et I'étre humain. Pas seulement a une époque ancienne, mais,
d'une certaine maniere, a toutes les époques. Et ceci est vrai aussi des récits de la
Création du monde et des onze premiers chapitres de la Genese.

Pour comprendre la signification du Déluge, il faut savoir comment les Israélites d'il
y a 2'500 ans a 3'000 ans comprenaient la relation entre Dieu et les erreurs de I'étre
humain.

Prenons un exemple. Aujourd'hui, si quelqu'un est au volant d'une voiture et roule a
une vitesse excessive et si cette personne sort de la route et a un accident, on dira
sans hésiter que ce conducteur a subi un accident a cause de son imprudence. Si le
méme événement était raconté a I'époque ou I'on a mis par écrit I'histoire de Noé,
on dirait "le conducteur a été imprudent et Dieu I'a fait sortir de la route". Bien sQr, il
serait parfaitement clair que le seul et unique responsable de I'accident est le
conducteur fautif. Mais a cette époque ancienne, on pense que I'étre humain agit et
que Dieu déclenche les conséquences des actions humaines, ces conséquences que
nous qualifierions aujourd'hui de "naturelles".

Il faut relever que dans ce qu'on appelle I'Ancien Testament - et qu'on appellerait
peut-étre plus justement le Premier Testament - l'intervention de Dieu consiste le
plus souvent a retarder, a retenir, a suspendre, a limiter les conséquences
catastrophiques des erreurs humaines. On le voit dans les récits de la Création,
comme dans |'histoire de I'ancien Israél. Mais Dieu n'agit pas ainsi indéfiniment, car
il a choisi de considérer I'étre humain comme un vis-a-vis qui est responsable de ses
actes.

Pour ceux qui ont raconté en premier le récit du Déluge, ce qui est surprenant, c'est
que la violence humaine n'ait pas entierement détruit la terre. Pour eux, si cette



destruction s'était produite, cela aurait été tout a fait logique et normal. Ce qui est
inattendu, c'est que Dieu soit intervenu pour sauver sa Création a travers les
passagers de |'arche de Noé.

Dans le passage du livre de la Geneése que nous avons entendu tout a I'heure, le
Déluge vient de se terminer. Noé, sa famille et les animaux sont sortis de I'arche.
Noé offre un sacrifice a Dieu. Dieu le bénit ainsi que ses fils et il leur confie sa
Création en leur fixant toutefois deux limites. lls ne devront pas consommer le sang
des animaux, car dans l'ancien Israél, le sang est considéré comme le siege de la
vie. Or la vie appartient a Dieu. Et I'hnomme comme I'animal ne devront pas verser le
sang de I'étre humain.

Ensuite, nous arrivons au passage que nous avons entendu ou Dieu dit a Noé : "Je
vais établir mon alliance avec vous, avec votre descendance apres vous et avec tous
les étres vivants qui sont avec vous."

L'alliance, ca veut dire la relation d'amitié tres forte que Dieu établit avec I'étre
humain et toute la Création. Cette relation, c'est Dieu seul qui en prend l'initiative.
Et il faut relever que Dieu ne pose aucune condition a Noé et a tous ses
descendants. L'amitié de Dieu est gratuite et inconditionnelle. Ainsi, si Dieu nous
aime, ce n'est pas pour nous récompenser de nos mérites, de nos efforts ou de notre
foi. Mais c'est simplement parce qu'il aime chaque étre humain comme un pére
aime, ou devrait aimer, ses enfants.

Dans notre récit, Dieu dit ensuite a Noé : ")'établirai mon alliance avec vous : aucune
chair ne sera plus exterminée par les eaux du Déluge, il n'y aura plus de Déluge
pour ravager la terre."

Dieu s'engage en faveur de tous les étres vivants. Il s'engage a fixer une limite au
cours "naturel" des choses, entre guillemets, de facon a ce qu'une catastrophe aussi
énorme que le Déluge ne puisse plus se produire malgré les fautes de I'humanité. Et
il donne un signe de son engagement a travers l'arc-en-ciel. Il est intéressant de
noter que le mot hébreu que nous traduisons par "arc-en-ciel" signifie d'ordinaire
I'arc, I'arme de guerre. Dieu montre donc qu'il a suspendu son arc, pour toujours.

Dieu a montré jusqu'ou vont sa fidélité et son amour pour I'humanité en envoyant
son Fils Jésus parmi nous. Comme le dit le passage de |'évangile de Jean que nous



avons entendu tout a I'heure : "Dieu n'a pas envoyé son Fils pour juger le monde,
mais pour que le monde soit sauvé par lui."

Si un jour, de larges portions de notre planete devenaient inhabitables, ce ne serait
pas a cause d'un Dieu imaginaire qui ressemblerait au pere Fouettard de la Iégende.
Ce serait simplement a cause de notre aveuglement persistant. Mais a entendre de
nombreux scientifiques, la terre est sérieusement menacée, mais elle n'est pas
perdue. Autrement dit, il est tres tard, mais il n'est pas trop tard.

Si nous acceptons de changer ce qui doit I'étre pour nous occuper d'une maniere
plus respectueuse et plus amicale de la Création qui nous est confiée, alors nous
pouvons, avec l'aide de Dieu, sauver la terre. Et si nos difficultés nous découragent,
si les nuages semblent trop noirs au-dessus de nos tétes, prenons le temps de
regarder |'arc-en-ciel multicolore qui apparait parfois au coeur de nos orages, cet
arc-en-ciel qui relie le ciel et la terre et qui nous redit a chaque fois que nous ne
sommes pas seuls et que Dieu est, pour toujours, notre ami et celui de toute la
Création.

Amen.



