Seigneur, Tu sais que je t'aime !

3 mai 1992
Temple réformé de Fribourg
Pierre-Alain Morier-Genoud

Le commandement nous dit : "tu dois aimer le Seigneur ton Dieu de tout ton coeur,
de toute ton ame, de toute ta force et de tout ton esprit" et aussi : "tu dois aimer ton
prochain comme toi-méme".

Sans doute, ce commandement est-il beau, fort, bon, nécessaire au bonheur de
I'homme.

Pourtant, a tort ou a raison, nous le ressentons facilement comme une parole sans
vie, froide, impersonnelle. Car il exige, sans donner le moyen de I'accomplir. |l
s'impose, sans chercher a se faire comprendre. |l ne nous demande pas notre avis, il
ne se laisse pas interroger. On ne dialogue pas avec un commandement ! On
I'exécute ou non.

Vraiment, pris tel quel, il donne I'impression d'étre gravé définitivement et pour
I'éternité sur la pierre des tables de la loi.

Quand Jésus demande a Pierre : "M'aimes-tu ?", a lI'impératif du commandement
s'est substitué la fragilité d'une question. Fragile, car la question suppose quelqu'un
gui la formule et qui s'expose a la réponse qui sera donnée. Réponse qui le fera
réagir, qui touchera son intelligence, mais aussi sa sensibilité.

Fragile la question qui dit : "M'aimes-tu ?", car il est possible d'y opposer le silence,
de dire "non" ou "je ne sais pas", d'étre évasif, tout autant que de dire "oui"; d'ou il
résultera peut-étre joie et émotion, mais peut-étre aussi déception, tristesse et
amertume pour |'auteur de la question.

Si le commandement écrit sur la pierre vient de Dieu, c'est-a-dire pour beaucoup de
"on ne sait ou", la question de Jésus, elle, est sortie d'une bouche, elle a un visage et
le visage d'un ami. Elle porte toute la chaleur, la vie de I'étre connu, connu car
cbtoyé, car compagnon avec lequel le pain et le vin ont été partagés.

Pourtant, ne nous y trompons pas, en entendant la question de Jésus "m'aimes-tu ?".
Si elle engage notre sensibilité, elle ne fait pas pour autant exclusivement appel a

nos sentiments. Elle est exigeante : les derniers mots de Jésus a Pierre "suis-moi" en
sont la preuve. Le "m'aimes-tu ?" contient la question "es-tu prét a me suivre ?", "Es-


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1992-05-03/seigneur-tu-sais-que-je-taime

tu d'accord d'engager ta vie derriere moi ?".

Non, ne nous y trompons pas. La question de Jésus est plus exigeante qu'il n'y parait
au premier abord. Elle est au moins aussi exigeante que le commandement qui dit
"tu aimeras...". Car elle expose celui qui la prononce comme celui qui y répond; elle
les situe, sans protection, I'un en face de l'autre.

Ceci précisé, intuitivement, je dirais pourtant que je préfere la question de Jésus a
I'impératif d'une loi. Et je pense ne pas étre le seul. Car la voix d'un ami m'emmene
toujours plus loin gu'un commandement ressenti comme abstrait et sans visage.

Et face a cet homme, a ce Jésus, dont le regard me pénetre, face a cet homme qui a
donné sa vie pour ses amis, je suis bien obligé de peser ma réponse, une réponse
difficile, car je la devine ne pas étre a la hauteur de la demande.

D'ailleurs, Pierre, le premier a eu de la peine a donner sa réponse. Pensez : c'est un
Christ crucifié qui lui demande "m'aimes-tu?". C'est le Christ auquel il avait assuré sa
loyauté et que, malgré tout, il a lachement abandonné pour sauver sa propre peau.
Le Christ lui demande par trois fois : "M'aimes-tu ?" Comment Pierre ne se
rappellerait-il pas alors, avoir nié par trois fois le connaitre ? Incapable de répondre
par un "oui, je t'aime", clair et net, Pierre ne peut que répondre un "oui, tu sais que
je t'aime", mal assuré, qui, du fond de son étre, demande |'aide, un peu comme l'a
fait ce pere qui espérait la guérison de son fils et qui dit a Jésus : "Je crois, aide-moi,
car j'ai de la peine a croire.

En disant ces choses, je n'aimerais pas pour autant donner a penser qu'un ordre tel
gue "tu aimeras ton prochain comme toi-méme" n'a plus de valeur aujourd'hui et
qgu'il vaut mieux lui substituer la question de Jésus "m'aimes-tu ?".

Je pense simplement que la parole prononcée, la parole qui a un visage, la parole
qui a un corps qui la met en pratique, est supérieure a toute parole anonyme, aussi
belle soit-elle.

Mais je constate aussi que les plus belles paroles une fois écrites ont tendance a
mourir, comme le commandement de la loi perd sa force une fois le visage de Dieu
meéconnu, puis oublié. Et de fait, méme la question de Jésus "m'aimes-tu?" a de la
peine a garder la fraicheur d'une parole venant d'étre prononcée, et a rester vivante
de la vie de Celui qui I'a dit !

Et dire qu'elle a été écrite dans I'évangile, pour que I'on s'en souvienne et que I'on
en vive !

Que faire alors ! Comment garder la vie a cette parole, a cette question "m'aimes-tu



?" portant le meilleur de la vie des femmes et des hommes ?

Comment lui garder la vie ? Comment le faire, sinon en en retrouvant les mots dans
notre bouche et sur les levres de ceux qui nous entourent. Et d'y répondre en
engageant notre vie - comme Pierre |'a fait finalement malgré ses hésitations. En
engageant toute notre vie, nous avec lui, a la suite du Seigneur, de ce Seigneur qui
a donné corps a la parole d'amour au point de traverser la mort !

Que la parole qui demande I'amour vienne de la bouche du Seigneur ou du plus petit
d'entre les humains, qu'importe. Venant d'une femme, d'un homme, elle est toujours
vivante. Et elle demandera toujours une vraie réponse, une réponse exigeante et
parfois impossible a donner.

Par ailleurs, dans la foi - j'ai envie de dire dans le coeur, car ici c'est la méme chose -
la question d'autrefois, ce "m'aimes-tu ?" que Jésus a demandé a Pierre, est toujours
une parole vivante qui peut étre entendue aujourd'hui de la bouche du ressuscité.
Justement, par la foi, par le coeur...

"M'aimes-tu ?" a demandé Jésus a Pierre. Pierre lui a répondu "oui Seigneur, tu sais
gue je t'aime" et Pierre a engagé sa vie a la suite du Seigneur. C'était un dialogue de
vivants.

Avec ceux qui nous entourent, puissions-nous étre aujourd'hui, nous aussi, des
vivants ! Avec Jésus, avec Pierre, en donnant a notre existence la force de
résurrection que possede un amour qui s'engage pour les autres.

Amen.



