Dieu, notre pere, a quelque chose a nous dire

10 octobre 1993
Chapelle de la Maladiere, Neuchatel
Robert Tolck

Lorsque nous lisons une lettre ancienne, de deux choses l'une : ou bien elle ne nous
concerne pas, ou seulement par un intérét historique, documentaire, ou bien elle
nous concerne encore directement. Par respect de I'Ecriture canonique et par
conviction, nous choisissons ici la seconde proposition : cet écrit nous parle; ce que
nous venons d'en lire nous atteint; il y a donc lieu d'écouter... Je souligne quelques
éléments dans |'extraordinaire richesse des onze premiers versets de |'épitre de
Saint Paul aux Philippiens :

Paul et Timothée, serviteurs de Jésus-Christ...

Paul est le seul auteur de cette lettre : plus loin, il parle de Timothée a la 3e
personne; il s'exprime a la premiere personne des le verset 3. La mention des deux
noms laisse entendre que tout ce que Paul va écrire ne tient pas a son seul
témoignage a lui, a ses idées et convictions; il a des collaborateurs, il existe d'autres
témoins, il y a une communauté de foi. L'oeuvre de Dieu par I'Evangile ne repose
pas sur une personnalité, un génie, un héros... quoi qu'il puisse arriver dans la vie de
tel ou tel témoin et responsable, Dieu a toujours des ressources pour que I'Evangile
produise son fruit; nul serviteur n'est indispensable: voila qui rejoint I'idée de
confiance exprimée ensuite: "celui qui a commencé en vous une oeuvre excellente
en poursuivra l'achevement jusqu'au jour de Jésus-Christ". Voyez Jean 4 : 34 : "Ma
nourriture, dit Jésus, c'est de faire la volonté de celui qui m'a envoyé et d'accomplir
son oeuvre". Paul, comme Timothée, comme d'autres, est serviteur de Jésus-Christ :
esclave de Jésus-Christ. Comme nous qui, tant bien que mal nous sentons la
responsabilité d'étre témoins de I'Evangile, de ne pas rougir de notre foi, Paul,
comme d'autres, n'est pas indépendant; il ne parle ni n'agit de lui-méme, il
appartient a son Seigneur, il est dans son ombre, mais cette ombre le protege aussi.
Jean Chrysostome écrit : "Esclave véritable de Jésus-Christ, il n'est I'esclave d'aucun
autre".

Sommes-nous assez esclaves-serviteurs de Jésus-Christ pour nous sentir libres de


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1993-10-10/dieu-notre-pere-quelque-chose-nous-dire

tout ce qui n'est pas lui-méme et ce qu'il nous demande ? Par quoi donc nous
sentons-nous contraints, entrainés, menés malgré nous, menés la ou nous ne
voudrions pas aller ?... Pour une libération, il ne suffit pas, en général, d'avoir de la
volonté et de bonnes intentions: il y faut la priere au seul Libérateur. C'est une
priere mutuelle, une priere solidaire: tous les chrétiens doivent savoir qu'ils
manquent de tout ce qui concerne la vraie liberté, qu'ils n'ont rien a faire valoir
devant Dieu par eux-mémes, mais qu'ils peuvent recevoir des richesses de Dieu;
gu'ils les recoivent en effet particulierement dans le "merveilleux échange" de la
priere. Aussi est-il juste que chacun supplie Dieu, intercede pour tous les autres;
comme Paul, qui prie pour tous, et il insiste sur ce "tous" :

- "a tous les saints en Jésus-Christ, grace et paix"
- "toujours, en chague priere pour vous tous, c'est avec joie que je prie"
- "je vous chéris tous dans la tendresse de Jésus-Christ; alors voici ma priere..."

Dans les premiers versets de notre épitre, le réle de la priére est en effet tres
important: c'est la priere de I'apbtre "pour tous les saints en Jésus-Christ qui sont a
Philippes"; saints = mis a part, dans la foi, pour un service de témoignage et
d'amour; ce qu'ils sont, ils le sont "en Jésus-Christ" et non par leurs qualités propres.
Revétus du salut de Dieu, ils se trouvent toujours menacés en eux-mémes d'en
oublier ou d'en négliger le contenu et les promesses ainsi que les exigences; aussi
I'apotre doit-il appeler sur eux tous "la grace et la paix qui viennent de Dieu notre
Pere et du Seigneur Jésus-Christ : c'est ici le coeur de I'Evangile". La grace et la paix,
c'est la déclaration d'amour, de miséricorde et d'alliance de Dieu a la créature
humaine dans sa misere; c'est le "malgré tout" de Dieu. Voila pourquoi I'apbtre rend
grace a Dieu chaque fois qu'il évoque le souvenir de ses amis philippiens. |l prie pour
eux tous avec joie (un motif central de cette épitre) : sa priere pour tous ses
"compagnons de la grace" (K. Barth) n'est pas un cri amer qui se perd dans le vide;
joie , car il est tout a fait sGr que "celui qui a commencé en eux un bon travail va le
mener jusqu'au bout".

Ne manque-t-il pas a notre priere mutuelle, si sérieuse, la joie qui vient d'une ferme
confiance en la fidélité de Dieu ? Sentez la joie de I'apbtre, joie confiante et
reconnaissante a I'égard de Dieu et des freres qu'il chérit tous dans la tendresse de
Jésus-Christ, alors qu'il est prisonnier (a Rome peut-étre ou a Ephese) et qu'il évoque
pourtant, encore, la grace qui lui est faite. Quelle paix et quelle liberté, quelle
ouverture a autrui, alors qu'il se trouve lui-méme "dans les liens" ! = entravé !



C'est la priere pour I'amour : "que votre amour abonde encore, et de plus en plus, en
clairvoyance et toute sensibilité (tact) pour discerner ce qui convient le mieux (ce
qui est le plus important); cela en vue d'une pureté, d'une innocence, qui ne peut
venir que du Christ, lui dont "le jour" approche. Ici, I'amour, la relation aux autres
établie "dans la tendresse de Jésus-Christ", ce n'est pas seulement une question de
coeur, de sentiment, d'affection, pas seulement une bonne entente; c'est discerner
ce qui convient le mieux, ce qui est le plus utile, le plus juste pour tous les autres et
pour soi-méme. C'est un bon jugement des situations : sage, équilibré, courageux.

Il se présente ainsi de fréguentes situations de choix. Exemples : soutien ou non de
la famille religieuse dont on fait partie; participation, présence ou non... Répartition
des taches, responsabilité, don de son temps, effort a consentir dans la vie concrete
d'un couple ou d'une famille; décision concernant un changement de domicile ou de
poste de travail; statut relatif de mon bonheur, de mon plaisir, par rapport au
bonheur et au plaisir des autres.

Qu'est-ce qui convient le mieux pour tous, donc pour les autres et aussi pour soi-
méme ? Pour gu'une telle décision puisse étre prise, un tel comportement adopté
avec toute clairvoyance et sensibilité, il ne faut pas seulement de l'intelligence, il
faut I'amour méme de Jésus-Christ; et cet amour, on ne peut que le demander a
Dieu, lui en demander le renouvellement; car en cela nous avons par nous-mémes
les mains vides.

Oui, je suis sGr que Dieu notre pere a quelque chose a nous dire, a nous montrer, a
nous conseiller dans notre vie quotidienne.

Amen.



