&quot;Ouvre-moi&quot;

12 décembre 1993
Temple de Saint-Etienne a Prilly
Daniel Marguerat

Tu peux regarder, mais ne touche pas !"

Cela, vous l'avez sGrement entendu une fois, étant petit. Et peut-étre qu'hier encore,
vous l'avez dit a votre enfant parce qu'il goGtait pour la troisieme fois la creme gque
vous prépariez pour le dessert.

“Ne touche pas !" Et c'est ainsi qu'on apprend, depuis tout petit, qu'il y a trois facons
progressives d'entrer en relation, pas seulement avec les objets, mais avec autrui.

Iy a le regard, qui reste a distance.

Il'y a la voix, et c'est déja un pont jeté vers |'autre.

Il'y a le toucher, et la je m'engage, j'entre chez lui.

Mais on ne touche pas n'importe qui, ni n'importe ou. Et il faut avoir vécu, a la sortie
des services funebres, ces défilés ou I'on "rend les honneurs, mais sans serrer la
main", pour savoir ce qu'on gagne en efficacité glacée, et ce qu'on perd en
humanité. "Ne touche pas".

Vous avez entendu ce récit de la guérison du sourd-muet ? Ce récit qu'on ne peut
lire que dans I'évangile selon Marc, comme si les autres évangélistes avaient reculé
devant ce portrait d'un Jésus... qui touche, justement : il met les doigts dans les
oreilles de I'nomme, il crache, il lui touche la langue. Puis il regarde le ciel, il gémit, il
dit "Ephphata, ouvre-toi!". On dirait un exorciste. Drole de récit.

Je dois vous dire que dans cette histoire, il y a une chose qui est claire pour moi. Il y
a une deuxieme chose qui m'intrigue beaucoup. Et il y en a une troisieme ou je
pense qu'il ne s'agit plus tellement de comprendre.

Ce qui est tout a fait clair pour moi, c'est qu'a Jésus, on n'en demandait pas autant.
On lui amene un homme, un sourd, qui évidemment n'avais pas appris a parler. On
lui amene un homme muré pour gu'il lui impose les mains. C'est propre, c'est net.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1993-12-12/ouvre-moi

On peut le faire a distance. D'autant plus que Jésus n'est pas n'importe ou : il est en
terre paienne, a quelques kilometres de chez lui mais hors du pays d'lsraél, chez des
impies, chez des impurs. Entre juifs et paiens en ce temps-la, moins on se méle,
moins on se touche, et mieux on se porte.

Je comprends pourquoi Jésus touche I'hnomme, et je m'émerveille de son choix. Jésus
utilise la seule voie d'acces qui reste a cet homme muré, Il touche les oreilles
malades, c'est comme si avec ses doigts il tentait de percer le mur et de faire sentir
a l'autre qu'il voulait, lui Jésus, percer ce mur pour le rejoindre. Il n'y a rien de
magique dans ce geste. Et la langue, la langue de bois, la langue muette, qu'il va
toucher de sa propre salive. J'admire ce Jésus qui, devant le drame d'un homme
privé de communication, choisit et trouve le seul moyen qui lui permette de franchir
le mur, d'étre avec l'autre de I'autre c6té. C'est I'imagination du cceur, et le geste ici
devient le seul prolongement possible du coeur.

Nos gestes ont donc ce pouvoir d'étre parfois la seule parole vraie. Je le sais par
expérience, et vous aussi devant votre poste de radio, je pense que vous le savez
aussi. Le poids des gestes. |l y a des gestes qu'on n'oubliera jamais, parce qu'a un
moment précis, ils ont dit I'attention, ou la tendresse, ou la confiance, ou la
proximité dont nous avions besoin. lls ont touché notre intérieur. Il y a aussi des
gestes dont on ne se remet pas.

Nous entrons dans le temps de Noél, ou vont se multiplier, justement, les gestes.
Préparer a manger, faire un paquet, verser un verre, écrire une carte, s'arréter pour
attendre gquelqu'un. Ces gestes, de quoi seront-ils porteurs ? Qui chercheront-ils a
rejoindre ? Pensez-y parce que chaque fois, dans ces gestes qui touchent autrui,
c'est un peu de nous qui s'en va vers l'autre.

Mais I'histoire de Jésus avec I'homme sourd-muet continue. Et d'une facon qui
m'intrigue beaucoup. C'est la deuxieme chose que j'aimerais vous dire. Je suis
intrigué par le mot de Jésus : "ephphata". C'est de I'araméen, et ce n'est pas non
plus une formule magique, puisque saint Marc nous la traduit :"ouvre-toi". Mais
justement : ouvre-toi ! Jésus ne parle pas a la bouche. Jésus ne parle pas aux
oreilles, comme s'il leur commandait de s'ouvrir. Il parle a I'hnomme. "Toi le sourd-
muet, ouvre-toi !"

Cela ressemble a une énorme impertinence. Comme si cet homme était responsable



de son handicap. Comme s'il suffisait de dire aux aveugles "ouvrez les yeux" ou au
boiteux "tiens-toi droit", ou aux déprimés "souriez", ou au chdmeur "trouve du
travail". On a envie de dire que ce n'est pas si simple, et que ces miseres-la, on ne
les chasse pas d'une bonne parole.

Mais ce n'est pas cela, justement que fait Jésus. Il y a eu d'abord le geste par lequel
Jésus essaie de passer le mur. Et puis Jésus gémit. |l regarde le ciel et prend Dieu a
témoin du mur gu'il affronte. Il le prend a témoin de I'hnomme séparé. De I'homme
verrouillé dans son monde. Alors il dit "ouvre-toi", et c'est un appel. L'appel a
participer a I'effort de Jésus pour lui. L'homme privé de communication est appelé a
s'ouvrir, et si le mur creve, c'est parce que lui se sera ouvert. Lui aura fait un pas.
Lui aura ouvert la bouche, et entendu :"Ouvre-toi", parce que la réponse ne peut
venir que de toi. Jésus qui I'a rejoint par son geste lui demande d'accepter
I'ouverture. Ce qui l'isole, ce qui le sépare, ce ne sont pas des choses, ni un destin,
mais lui-méme. Il est rendu maitre de sa vie. Et le miracle se produit : quand ses
oreilles s'ouvrent, et que sa langue se délie, c'est le signe qu'il a accepté le langage
du geste de Jésus et le désir que porte avec lui ce geste.

Je voudrais étre s(ir de bien comprendre ou nous conduit ce geste de Jésus, dans nos
sociétés de Suisse romande ou, de plus en plus, deux mondes se cotoient, mais que
des murs séparent soigneusement. Le monde de ceux qui ont du travail, et parfois
doivent s'y accrocher, et le monde de ceux qui n'en ont plus. Le monde de ceux qui
vivent le Sida de I'extérieur et ceux qui le vivent de l'intérieur. Le monde des
cultures jeunes et les autres. Le monde des souffrants et ceux des bien-portants.
Ceux qui devant les vitrines de Noél constatent qu'ils ont toujours les moyens et
ceux qui découvrent ne plus les avoir.

S'installe a notre insu un cloisonnement des mondes, une société a deux vitesses,
ou l'on s'évite dans un glissement feutré. Quels gestes avoir ? Quels dialogues
commencer ? Quels murs se risquer a crever pour dire "ouvre-toi" ? Il y a, dans nos
simples gestes, une capacité a sauter les murs.

J'ai dit que devant cette histoire, je comprenais bien une chose : Jésus et ses gestes,
gui concrétisent I'imagination du coeur. Son mot "ouvre-toi" m'intrigue, puisqu'il
signale que nous sommes les principaux complices de nos murs. La troisieme chose,
il ne s'agit pas de la comprendre, je crois : c'est I'étonnante force du Dieu qui se
glisse dans nos gestes. Le Dieu qui répond a ceux qui tournent le regard vers lui et



gui gémissent devant les murs qui nous isolent. Cette force étonnante, il faut moins
I'expliquer que la voir a I'ceuvre et s'en étonner. C'est pour cela peut-étre que Jésus
demandait a la foule de ne pas en parler. Mais quand des hommes et des femmes
ont assez d'attention les uns pour les autres, et assez de compassion pour gémir
devant les murs qui les séparent, une promesse leur est faite : Dieu se glisse dans le
geste qui touche et qui appelle a I'ouverture.

On nous raconte qu'un jour, Dieu a touché la bouche de Jérémie le prophéete, pour
libérer sa parole. Jésus, lui, nous conduit a imaginer les gestes qui parlent, les gestes
qui sautent les murs et crevent les silences.

Je suis la, Seigneur, ouvre-moi.

Amen.



