La fuite en Egypte et le massacre des innocents.

9 janvier 1994
Chapelle de Saint-Loup
Claude Schwab

Vous les nantis, les tout contents de vous-mémes, les y en a point comme nous, les
héros de I'effort récompensé, les faites donc comme moi, les j'estime que, les pas
de probleme, les champions des vérités révélées et des certitudes inébranlables, les
ils n'ont qu’a se débrouiller, les apres ce que j'ai fait pour toi, les il est évident que,
les impeccables, les justes, n'écoutez pas cette histoire de fuite en Egypte et de
massacre des Innocents.

Elle ne vous touchera pas si vous étes insensibles.

Elle ne vous parlera pas si vous étes sourds.

Elle ne vous remuera pas, si vous avez déja la solution.

Car c’est une histoire de pauvres gens et de violence déchainée, une histoire
d’autrefois, d’aujourd’hui et de demain, une histoire humaine, trop humaine,

Une histoire qui saura vous parler, vous toucher, vous remuer vous dont la vie a été
meurtrie, dont le lendemain n’est pas assuré, dont hier n’a pas encore été digéré,
dont aujourd’hui est gris, vous dont les convictions sont tremblantes, dont la foi est
nourrie de doutes, vous qui ne savez pas, vous les émotifs, les fatigués, les
découragés, les révoltés, les écorchés, les pécheurs,

car c’est aussi votre histoire, cet enfant menacé, promis a la mort, cet enfant de
trop.

Certes, il a déja été épargné par le détour des mages, qui ne sont pas retournés
chez Hérode, mais cela ne suffit pas. Il faut aussi une intervention de “I'ange du
Seigneur” selon I'expression de I'évangéliste. lls reviennent a la mode, les anges,
mais la référence de Matthieu est bien antérieure: il I'a trouvée dans la Torah, dans
I’Ecriture d’lsraél. Le patriarche Abraham, déja, a été contacté par I'ange du
Seigneur, le messager, I'avertisseur, celui qui apporte un ordre de marche. L'ange
du Seigneur, cela signifie que, si la terre semble bouchée, le ciel ne I'est pas, qu’il y
a une issue. L’ange du Seigneur, cela veut dire que Dieu prend l'initiative de tirer
I’homme d’une situation mortelle. Non pas, comme on dit: “Aide-toi, le ciel t'aidera”,
mais l'inverse: le ciel est prét a t'aider, vas-y, aide-toi, leve-toi!

Leve-toi, dit I'ange du Seigneur a Joseph. Léeve-toi. C'est le verbe méme qui désigne
aussi la résurrection. La ou il y a sommeil, la ou il y a menace de mort, laou il y a


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1994-01-09/la-fuite-en-egypte-et-le-massacre-des-innocents

mort, debout!

La résurrection, ce n’est pas seulement quelque promesse pour apres la mort; la
résurrection peut venir avant la mort, pour I'empécher. Déja maintenant, elle agit
comme contestation de la mort et du malheur.

Leve-toi! Il n'y a pas de fatalité dans I'histoire, ne te laisse pas faire, ne te laisse pas
défaire!

L'Evangile de Paques est déja a I'oeuvre au chevet de I'enfant Jésus. L'ange de
Paques, qui releve tous ceux qui ont été atterrés par la mort de Jésus et qui leur dit:
il est debout! il est vivant! I'ange de Paques, c’est déja I'ange de la fuite en Egypte:
I’ange qui nous réveille, qui nous tire de nos torpeurs pour nous redresser.

Par la grace de I'ange, la religion biblique est une religion verticale, une religion ou
I’'humain est redressé méme et surtout s’il a été humilié, une religion ou la priere
débouche sur I'action, une religion d’anges moteurs, d’anges mobilisateurs, car il en
va du salut de I’lhumain.

Leve-toi, prends avec toi I'’enfant et sa mere et fuis en Egypte.

k >k %k

Laissons-les un instant dans leur fuite et regardons, osons porter le regard vers
Jérusalem, vers la fureur d’Hérode - non pas la colere d’Hérode: il peut y avoir de
saintes et salutaires coleres. La fureur est I'éclat du faible, la violence a I'état brut.
Le massacre des innocents est un geste foncierement inutile - mais la méchanceté
peut-elle jamais étre utile ? - il est lache répression, sursaut de représailles,
vengeance absurde. A quoi peut-il bien servir de massacrer des innocents quand
celui que I'on voulait toucher est déja hors de portée. La fureur d’Hérode, ca peut
nous arriver a nous aussi, vous savez, guand quelqu’un nous a humiliés, gue nous
n'avons pas o0sé répondre et que nous tombons sur le premier venu, si possible plus
faible, sans défense: violence de frustré, mais violence dévastatrice.

C’est I’horreur a Bethléem, le carnage. Sobrement, I'évangéliste le commente par
une citation:

une voix dans Rama s’est fait entendre, des pleurs et une longue plainte: c’est
Rachel qui pleure ses enfants et ne veut pas étre consolée parce qu’ils ne sont plus.
Quel tact: pas d’explications rapides, pas de consolations faciles, mais un respect
infini de la douleur. Accepter quand l'autre se lamente:

“Je suis le ténébreux, le veuf, I'inconsolé”.

Prendre le temps d’exprimer et d’entendre la plainte avant de raisonner et de parler,
affronter la nuit, crier, hurler, vomir sa peine.

Pas de consolations prématurées qui empéchent cris et larmes de sortir.

Au moment ou Joseph s’est levé, Rachel est désespérément couchée. Le rythme du



deuil est a respecter. Viendra un jour un ange qui dira a Rachel: “leve-toi, ton deuil
est terminé, la vie peut recommencer...” Mais c'est trop tot, il faut d’abord souffrir
jusqu’au bout le massacre des Innocents.

Disons-le d’emblée, I’'Evangile et son époque n'ont pas la méme sensibilité que
nous. lls ne se posent pas la question de la justice divine en relatant cet épisode.
Dans I'antiquité, les traditions relatant la naissance de rois et de chefs
I'accompagnent généralement de tueries: Moise échappe au massacre des nouveau-
nés hébreux; Romulus et Remus sont jetés dans le Tibre; Gilgamesh le
Mésopotamien est précipité d’une tour; Astyage cherche a tuer Cyrus, le Perse;
Néron le Romain et Krishna I'Indien naissent au milieu de tueries d’enfants.

C'était banal. Cela ne I'est plus. Nous devons affronter le changement de mentalités
et prendre au sérieux l'indignation moderne face a la souffrance d’étres innocents.
D’autant plus que cette indignation a été nourrie du message et de la passion de
Jésus de Nazareth lui-méme. Dans tous ses faits, gestes et paroles, il a mis en
évidence le petit, la victime, I'innocent malmené. Il a attiré notre attention sur ceux
gu’on rejette et lui-méme a subi le sort de la victime. D’autant plus également que,
malgré ce que I'on appelle le progres, les innocents continuent a étre maltraités,
violentés, affamés, massacrés.

Pourquoi Dieu a-t-il laissé faire? Dieu, mais quel Dieu?

L'Evangile nous oblige a laisser tomber un Dieu tout-puissant qui ne serait que la
projection de nos impuissances, un Dieu qui tirerait les ficelles de la création selon
son bon plaisir, un Dieu qui interviendrait dans le monde en prenant des libertés
avec les regles du jeu qu’il avait instituées: pourquoi un tel Dieu n'aurait-il pas offert
un petit infarctus a Hérode? Pourquoi n’aurait-il pas envoyé ses anges a Jésus sur
son chemin de croix?

La réalité de I’horreur nous oblige a renoncer a une certaine image de Dieu comme
tout-puissant, a faire la croix sur nos fantasmes religieux et a troquer contre un Pere
ce Dieu qui nous a abandonnés: Eli, eli, lama sabachtani? mon Dieu, mon Dieu,
pourguoi m’as-tu abandonné? Peut-étre pour renaitre comme un Pére qui souffre
avec nous. La passion du Fils nous a révélé la compassion du Pere. Le Dieu de Jésus
est un Dieu qui pleure avec Rachel les enfants qui ne sont plus.

La réalité de I’horreur nous oblige aussi a renoncer a tout essai de justifier le mal et
la souffrance. Les théories disant : “il fallait le mal pour que...” sonnent toujours faux
et sont des injures aux victimes. Le mal ne saurait avoir de raison d’étre. Il est
toujours de trop, inexplicable.

Il faut aussi renoncer a toute exploitation du mal pour culpabiliser: “vous I'avez bien
meérité, c’est de votre faute si tout cela arrive”. Il y a certes une participation au mal



ou I’'homme engage sa responsabilité, mais ce n’est pas lui qui I'a inventé: la religion
des amis de Job ne trouve pas grace devant Dieu: bien des épreuves ne sont pas
méritées et il n’est pas sacrilege de clamer son innocence.

Si nous devons apprendre a renoncer a une certaine image de Dieu, a toute
justification et toute exploitation de la souffrance, en revanche, nous ne devons pas
renoncer a entendre la parole de résurrection: leve-toi, prends I’enfant menacé,
charge-toi de I'innocent et emmene-le en terre d’asile.

Al bert Camus, athée, le disait aux chrétiens. “Nous ne pouvons pas empécher peut-
étre que cette création soit celle ou des enfants sont torturés. Mais nous pouvons
diminuer le nombre d’enfants torturés.”

La souffrance des enfants restera toujours une écharde dans notre foi, maisil n'y a
pas pire incrédulité que de chercher a la justifier. La souffrance est. Un point c'est
tout. Nous n’avons méme pas la tache de justifier Dieu face a la souffrance, mais
celle d'écouter son ange qui nous dit: leve-toi!

X %k Xk

Le malheur, dans notre société, c'est que le drame de la souffrance, nous le vivons
trop souvent en spectateurs. Devant I'innocence meurtrie, nous sommes assis
comme devant un match a la télévision, avec nos commentaires définitifs, avec nos
“iln'y a qu’a” et nos “vas-y”, avec nos critiques faciles. Dieu aurait d{, les croyants
devraient, Dieu aurait pu, il suffirait de...

Leve-toi! Sors du fauteuil ou tu es avachi en croyant suivre |'actualité, leve-toi, va
sur le terrain, la ou il y a de la douleur, apprends a partager plutdt qu’a juger.

Tu retrouveras la solidarité, le jeu d’équipe, I'esprit de corps , tout ce que nous
avons perdu en suivant les valeurs d’une société actuelle, axée uniquement sur la
réussite individuelle. Nous vivons aujourd’hui sous le signe de la loterie: tout le
monde paie, mais il y en a un seul qui gagne le gros lot et qui garde tout pour lui.
Regardez comment fonctionnent les sociétés dites primitives ou chez nous il n’y a
pas si longtemps. Souvent, dans les familles pauvres, on se saignait pour que I'un
d’entre nous s’en sorte et nous en sorte. Sur dix enfants, il y en a bien un qui nous
fera vivre: c’est la réalité dans certains pays.

Ecoutez cet habitant de Sarajevo: “ll y a une chose que j'ai découverte dans cette
guerre, c’'est tout ce qu’apporte la solidarité. )'essaie d’aider ceux qui ont moins que
moi. Je ne le faisais pas de cette maniere auparavant.”

Quand ca va mal, on risque une graine, on lance Moise a |'eau, dans son berceau. En
hébreu, la caisse dans laquelle on a mis le bébé Moise est le méme mot que celui
qui désigne I'arche de Noé? C’est le méme principe, c’est la méme histoire: face a la
menace, face au malheur, on confie son espoir a la vie, méme mise en caisse.



Depuis Noé, avec Moise, avec la fuite en Egypte, c’est déja I'histoire de la
résurrection. Faire confiance a celui d’entre nous qui va se lever et nous entrainer
vers la libération.

Rien ne justifiera jamais le malheur, mais nous pouvons croire qu’a chaque fois
retentit la voix de I'ange pour nous dire : leve-toi, pour nous faire comprendre qu'il
n'y a pas de sens plus merveilleux que de porter un enfant vers la vie.

Et nous retrouvons dans la nuit Joseph conduisant le petit et sa mere vers I'Egypte.
La tradition y a ajouté I’'ane. Si I'on regarde attentivement I'ane du chapiteau de la
cathédrale d’Autun ou celui des eaux-fortes de Rembrandt, on s’apercoit qu’il sourit.
Heureux I’'ane qui porte I'enfant et sa mere.

Il y a des bonheurs simples, des bonheurs vrais: le sourire de I'ane, le geste de Marie
gui protege et réchauffe I'enfant, la détermination de Joseph qui conduit. Avant
d’étre des paroles, des programmes, des statistiques en cette année 1994, la famille
c'est peut-étre cela: un lieu de passage pour atteindre la sécurité, un
accompagnement provisoire et providentiel pour faire de nous des humains. Pour
cela il faut qu’elle accepte de se mettre en route a la voix de I'ange: leve-toi!

Amen.



