&quot;Ne jugez pas, afin de ne pas étre
jugés&quot;

13 février 1994
Temple de Sion
Philippe Maire

L'Evangile nous renvoie ce matin a nos relations humaines, dans la communauté ou
Dieu nous appelle et nous rassemble. Nos relations fraternelles concernent bien
évidemment toutes nos relations humaines et pas seulement ce que nous pouvons
vivre entre nous a l'intérieur de la paroisse. Nous ne jouons pas I'Eglise a huis clos !
Nous la vivons par tous et avec tous.

"Ne jugez pas, afin de n'étre pas jugés. C'est de la facon dont vous jugez qu'on vous
jugera, et c'est la mesure dont vous vous servez qui servira de mesure pour vous".

Ainsi donc, les relations humaines que nous, chrétiens, tissons avec les autres,
devraient étre d'une qualité toute particuliere : elles devraient étre marquées par le
fait que nous ne portons plus de jugement les uns sur les autres. Je dis bien :
"devraient". Car ce n'est pas si simple.

Un philosophe a dit : "L'homme est un animal qui pense". Un autre a ajouté :"Je
pense, donc je suis". Le fait d'étre capable de penser, de réfléchir, est bien I'une des
dimensions clés de notre humanité. Nous ne pouvons pas nous empécher de penser,
de définir, de classer, de répertorier et de nous situer nous-mémes par rapport aux
autres, a ce qu'ils font, a ce qu'ils disent. Nous avons été dotés d'un esprit critique :
nous nous construisons et nous structurons nous-mémes en émettant des
jugements, en pesant le pour et le contre de ce que nous entendons dire ou de ce
gue nous voyons faire. Nous nous définissons nous-mémes a l'aide des autres, et par
rapport a eux. Nous serions amputés de quelque chose de fondamental si nous
n'osions plus juger, estimer, apprécier, critiquer ce qui se passe autour de nous et
dans le monde. En nous appelant a devenir ses disciples, Jésus veut-il nous priver
d'une des dimensions essentielles de notre humanité ? Devons-nous devenir en nous
attachant a lui des mutilés du cerveau, des sacrifiés de l'intelligence, des inaptes de
I'esprit critique ?


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1994-02-13/ne-jugez-pas-afin-de-ne-pas-etre-juges
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1994-02-13/ne-jugez-pas-afin-de-ne-pas-etre-juges

Que serait alors I'Eglise, et que deviendraient notre présence et notre témoignage
parmi les hommes ? Vous vous imaginez, vous, faire partie d'un troupeau de
zombies, d'une armée d'automates, de robots privés de toute parole propre,
capables seulement de répéter ce qui leur a été injecté dans les circuits? Une
communauté sans sel ni saveur, autant dire sans vie. Inintéressante au possible,
sans plus aucun attrait pour les autres. Une Eglise qui ne dérange plus personne
parce qu'elle est elle-méme en dérangement !

Une telle Eglise ne répond pas a sa vocation, elle ne fait pas envie, et nous n'en
sommes pas membres. L'Eglise n‘ampute pas et ne mutile pas ses membres. Elle les
libeére, au nom du Christ. Et c'est tout autre chose.

"Ne jugez pas, afin de n'étre pas jugés". Nous pourrions alors penser - puisque nous
gardons le droit de penser !- que I'Evangile veut simplement nous mettre en garde
contre le déclenchement maladroit de réactions en chaine qui risqueraient de
blesser, diviser, déchirer nos relations humaines. Je me permets de critiquer X ou Y
pour des raisons qui me paraissent pertinentes, mais je m'expose a sa réaction et a
sa contre-offensive. Mon jugement sur lui appelle et attire son jugement sur moi,
comme un retour de manivelle. Jésus veut-il nous dire :"Abstenez-vous de toute
critigue et vous ne serez pas critiqués"? Sa parole a été souvent comprise ainsi. Il ne
faut pas - pense-t-on - provoquer des vagues et des remous, surtout pas dans la
communauté. Les chrétiens sont des gens fraternels qui renoncent volontairement a
se dire ce qu'ils pensent les uns des autres. lls étouffent tant que possible les
problemes qui surgissent entre eux, quitte a s'étrangler discretement de fureur,
chacun pour soi. lls se ménagent les uns les autres au nom de I'amour. Et ils trichent
avec la vérité. L'Eglise n'est-elle pas menacée de devenir alors un cercle
d'hypocrites qui décrispent a peine leur poing pour se donner la main et qui se
parlent sans plus rien se dire ? qui se font des sourires tout en se regardant de
travers ?

Une telle Eglise ne répond pas non plus a sa vocation, elle ne répond carrément plus
a rien. Pour ménager ses membres, elle étouffe I'Evangile et la rudesse
d'interpellation qu'il peut avoir. Mais I'Evangile de vérité ne se laisse pas étouffer.
On peut ravaler ses propres paroles, on ne peut pas faire taire la Parole de Dieu.
Quand la Parole de Dieu est clairement annoncée, elle provoque et dérange, elle
bouscule nos habitudes, elle contrarie notre mentalité. Elle vise en nous un
changement de vie qui ne va pas sans remue-ménage intérieur. La vérité de ce que



nous sommes, la vérité de ce que Dieu nous appelle a devenir avec lui, elle se fraie
et se fraiera toujours un passage en dépit des barrages et des obstacles que nous
dressons pour I'empécher de nous atteindre. C'est une force de libération qui nous
contrarie en nous libérant. Pour nous arracher a des facons d'étre et de vivre qui
nous alourdissent, I'Evangile nous secoue plus qu'il ne nous ménage.

"Ne jugez pas, afin de n'étre pas jugés". |l n'est pas plus question de nous ménager
les uns les autres en étouffant la vérité que de mutiler notre esprit de jugement.
Nous devons donc chercher une troisieme interprétation a cette parole de Jésus.

Si I'Evangile ne nous interdit pas de porter des jugements les uns sur les autres, il
veut par contre nous préserver de porter des jugements définitifs. Nous préserver de
condamner les autres a notre propre tribunal.

Nous avons le droit d'étre en désaccord sur de nombreux problemes. Nous vivons
dans une société pluraliste, grace a Dieu. Nous avons méme le droit d'avoir des
opinions différentes en matiere d'interprétation de la Bible et en ce qui concerne les
structures et le fonctionnement de I'Eglise. Nous ne sommes pas tous coulés dans le
méme moule. Il y a place entre nous pour des débats d'idées, pour des partages
d'opinions, pour la quéte commune d'une vérité qui nous dépasse tous. La vérité de
Dieu nous interpelle tous, mais personne ne peut la posséder. C'est elle au contraire
gui nous saisit, nous entratne. Quand il s'agit de prononcer sur quelqu'un un verdict
définitif, en toute vérité, il n'y a place que pour un seul juge. Et cette place, c'est
Dieu qui l'occupe. Pas nous.

L'image outranciere de la paille et de la poutre illustre bien que devant le Dieu juge,
nous sommes tous condamnables. Les verdicts définitifs que nous pronongcons sur
guelgu'un qui pense , vit, agit autrement que nous sont des verdicts viciés, et peut-
étre méme vicieux. lls tombent comme un couperet sur celui ou celle que nous
condamnons a un moment précis de son histoire, et I'enferment a tout jamais dans
cette sentence. Or que savons-nous vraiment de I'accusé que nous condamnons, de
son histoire particuliere, des circonstances qui I'ont amené a étre ce qu'il est, a faire
ce qu'il fait, a dire ce qu'il dit ? Nous pensons savoir, mais la vérité d'un étre humain,
ce gu'il est au plus profond de lui-méme, nous échappera toujours. Seul Dieu la
connait qui sonde les reins et les coeurs. Nous n'avons pas le droit de décider que
quelqu'un ne sera a tout jamais que ce gu'il est maintenant. Nous n'avons pas le
droit de le bloguer a un moment précis de son histoire, et de le priver de toute



possibilité d'étre différent plus tard. Pour le dire en langage traditionnel: nous
n'avons pas le droit de tuer le pécheur avec son péché. Nos condamnations sans
appel des autres sont I'oeuvre du péché en nous. Nous voyons la paille dans I'oeil de
['‘autre, et elle nous aveugle au point que nous ne voyons pas la poutre qui est dans
notre oeil.

Ainsi donc, quand nous condamnons quelqu'un a titre définitif, nous nous trompons
nous-mémes. Nous nous cachons la vérité sur nous-mémes. Nous occultons la
poutre chez nous pour ne nous occuper que de la paille chez I'autre. Quand nous
condamnons, nous nous condamnons, sans le savoir. Sans nous en rendre compte.
Et nous tombons dans le ridicule.

A propos de ridicule, je me souviens d'une petite scene vécue quand j'étais écolier
et qui s'est associée a tout jamais dans mon esprit a la paille et la poutre de
I'Evangile. Un de mes copains plus agé que moi venait de rater ses examens
d'entrée a I'école secondaire. Il en était navré, mais n'en faisait pas un drame. Et
voila que nous rencontrons une fille du quartier qui I'aborde en se moquant de lui :
"Hou qu'il est béte, il a méme pas réussi I'école secondaire"! Le malheur, c'est que
la pauvre fille, elle, était en classe spéciale et était incapable de suivre le
programme de |'école primaire. J'ai cru que mon camarade allait s'étouffer de rire.

Avant de condamner ton frére, regarde-toi toi-méme dans ton miroir. Avant de
crucifier quelqu'un par ton verdict, regarde comment les hommes ont condamné et
crucifié le Fils de Dieu. lls n'ont pas supporté son Evangile de la grace de Dieu et de
la proximité de son Regne... lls ont vu vivre Jésus et en ont été dépités : il allait
partager le repas des pécheurs et des prostituées, le jour du sabbat, il redressait des
vies tordues : a leur avis, Jésus enfreignait la loi et transgressait les
commandements de Dieu. Il dérangeait I'ordre établi. Ils ont confondu leurs
traditions avec la volonté de Dieu. lls se sont aveuglés au point de tirer de leur oeil
deux poutres pour en faire une croix. lls I'ont fait clouer dessus :"Cet homme mérite
la mort".

Pour nous rendre attentifs a nos poutres, Dieu nous a envoyé un fils de charpentier
mis en croix. Devant Jésus crucifié éclate la vérité sur nous-mémes. Ce condamné a
mort par notre verdict implacable provoque notre propre condamnation. Toutefois, a
travers ce semblant de proces et cette erreur judiciaire, le verdict définitif appartient
a Dieu, et a lui seul. Et le verdict de Dieu a notre endroit, c'est non pas une



condamnation a mort, mais la bonne nouvelle de sa grace. En son Fils crucifié, par
amour pour lui, Dieu nous fait grace. Il nous accorde son pardon, il nous ouvre son
alliance, il nous accueille dans son peuple. Par pure grace, avec notre poutre dans
I'oeil.

Alors, de grace, ne refaisons pas les uns vis-a-vis des autres ce qui a été défait par
le Christ en croix. Laissons Dieu nous enlever notre poutre avant de penser a
enlever la paille dans I'oeil de notre frere. Dieu a déja fort a faire avec nous. Il n'en a
jamais fini avec nos poutres sans cesse renaissantes. Il n'est pas encore au bout de
son pardon. Alors, réjouissons-nous de voir suffisamment clair, grace a Dieu, pour
vivre nos relations humaines comme des pécheurs graciés. Comme des condamnés
gui sont tous graciés, tous accueillis dans I'amour de Dieu. Les autres comme moi.
Et moi avec eux.

Amen.



