
Désormais, il n 'y a plus de frontière sur la terre 
7 août 1994
Temple de l'Isle
Georges Kobi

"Désormais - avec l'Evangile - il n'y a plus de frontière entre nous, en nous-mêmes ni
sur la terre". Cette affirmation est sans doute provocatrice; elle pourrait surtout
sembler particulièrement naïve au moment où l'actualité illustre le contraire. Mais
n'est-elle pas une façon d'affirmer ce qui change concrètement avec l'Evangile de
Jésus-Christ, les nouvelles relations désormais établies par le Christ, que nous le
voulions ou non, dans notre humanité; l'humanité qui est en chacun et chacune de
nous, et celle qui vit sur cette terre ?

Une fois n'est pas coutume : pour entrer dans une troisième médiation biblique sur
ce thème, je vous propose ce matin la réflexion d'un paroissien d'ici, auditeur des
deux précédentes prédications.

Prédication 1 : intervention de Benoît Girardin

Je dois dire que lorsque le pasteur Georges Kobi m'a demandé de réagir sur ce
thème "Désormais, plus de frontière", j'ai accepté, mais maintenant je me demande
si j'ai eu raison d'accepter. Parce que je crois que c'est un trompe-l'oeil; "désormais
plus de frontière" je pense que ça fait partie de l'idéalisme des chrétiens qui rêvent
d'un monde où les différences ne sont plus là, où nous aurions toute facilité de
rencontrer les autres, puisqu'ils ne seraient pas différents de nous. Et j'en veux aussi
souvent aux églises et à un certain nombre de chrétiens, à un certain nombre de
gens, humanitaristes, de propager une sorte de rêve qui est un trompe-l'oeil. C'est-
à-dire qui nous fait rater la réalité. Je crois qu'il y a des frontières, il y en a des tas, il
y en a même de plus en plus et, au risque de paraître paradoxal, je dirais que les
frontières sont bonnes. Mieux vaut les reconnaître. Mieux vaut savoir quand on
passe de Montricher à l'Isle ou de Suisse romande en Suisse allemande, pas pour se
dire on passe dans le tiers-monde, ou on passe chez des étrangers, mais on passe
d'un territoire à un autre. Et alors qu'est-ce qu'on en fait quand on passe ? C'est ça
pour moi la question, la question n'est pas frontière, plus de frontières ou pas encore

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1994-08-07/desormais-il-n-y-plus-de-frontiere-sur-la-terre


des frontières, c'est : qu'est-ce que nous faisons des frontières? Est-ce que nous les
sacralisons ? Est-ce que nous les considérons comme le dernier mot, l'absolu, le
sacré ou qu'on ne peut pas les remettre en question, par exemple. Ou est-ce que
l'on va jusqu'à les apprécier, les reconnaître ou à en tirer parti, voire en construire
quelque chose. Et si nous sentons ou si vous sentez, moi je passe des frontières, j'en
ai passé en Afrique, pendant 7 ans de ma vie, et au Pakistan maintenant depuis trois
ans, si vous sentez et si nous sentons, que la vie, en fait, une vie pleine nous invite à
devenir des passeurs de frontières, ce que je vous souhaite, ce que je me souhaite, il
importe que nous nous posions deux questions pour être très clairs avec nous-
mêmes : pourquoi voulons-nous préférer passer des frontières plutôt que de rester
chez nous ? Pourquoi voulons-nous, pensons-nous qu'il est préférable, qu'il est plus
vivifiant, plus stimulant de passer d'une culture à l'autre, de passer d'une langue à
l'autre, de passer d'un territoire à un autre plutôt que de rester sur son quant-à-soi
dans son village. Il est évident que l'on peut passer ces frontières dans son village
aussi. La deuxième question c'est : qu'est-ce que requiert de nous ce travail de
passeur de frontières? C'est un coût, c'est un effort considérable pour éviter de faire
simplement une petite colonie suisse sur les rives de l'Adriatique, ce qui est
justement ne pas passer aucune frontière, mais rester dans un ghetto. Quel est le
coût pour rencontrer notre culture, rencontrer un autre peuple, pour rencontrer une
autre race et quel est le coût pour se faire rencontrer de cet autre peuple, de cette
autre race ? Voilà, je vous livre ces questions qui sont les miennes en traitant ma vie
de tous les jours. J'espère qu'elles seront aussi fertiles pour vous.

Prédication de Georges Kobi

Jésus a dû franchir une frontière pour cet entretien avec la Samaritaine; l'évangéliste
Jean a soin de le noter. Il avait quitté sa Galilée natale pour rejoindre au Sud la Judée
et la capitale, la ville sainte de Jérusalem. Pour retrouver la Galilée, il doit remonter
vers le Nord en traversant la Samarie. Il sera encore plus au Nord lorsqu'il aura une
autre rencontre aussi surprenante avec la Syro-Phénicienne. Si vous avez la curiosité
de consulter une carte de la Palestine au temps de Jésus à la fin de votre Bible, vous
y verrez un découpage compliqué.

Ici, au bord du puits de Jacob, Jésus et ses disciples sont dans un lieu d'adoration
voisin mais déjà étranger, le lieu sacré du Mont Garizim. La femme venue puiser son
eau en plein midi le lui fait bien comprendre à ce Juif qui ose lui demander à boire.
Un mur d'histoire et de foi les sépare. On a beau se référer à l'ancêtre commun



Jacob qui s'est abreuvé, lui, sa tribu et ses troupeaux à ce puits-là, les Juifs et les
Samaritains, depuis leur schisme, ne peuvent pas se sentir. Issu pourtant des
mêmes ancêtres, chaque peuple a depuis 4 siècles son lieu sacré, pour ne pas dire
son Dieu.

Jésus vient d'être confronté aux limites humaines, plus que de pierre, du temple de
Jérusalem transformé en caverne de voleurs. Le voilà confronté à l'intérieur du
peuple d'Israel au geste classique des frontières, des séparations, des
cloisonnements et par conséquent des exclusions, des étiquettes, des jugements
définitifs. Où chacun et chacune entraînent son Dieu dans son trou. Sans parler
encore des frontières culturelles qui excluaient le moindre dialogue suivi entre un
homme et une femme.

Nous parlons frontières... Mais n'y a-t-il pas frontières plus intolérantes et plus
intolérables que celles posées au nom de la religion, au nom d'un absolu, au nom de
Dieu ? Combien d'extrémistes aujourd'hui ne se réclament-ils pas d'une raison
religieuse, que ce soit le paganisme des néonazis, l'orthodoxie, le catholicisme ou
l'islam des provinces de l'ancienne Yougoslavie. Les négociations entre Israéliens et
Palestiniens pour la ville sainte de Jérusalem ne font que commencer. Dieu : otage
des purs. Vieux rêve d'une divinité à l'image de l'homme, d'une idole chrétienne ou
autre à notre mesure.

Jésus : l'homme à la parfaite image de Dieu, non soumis à sa propre volonté
humaine mais à celle de Dieu... Jésus annonce la fin des frontières et des exclusions.
Avec lui - ce Jésus pourtant fatigué, affamé, assoiffé, étranger ici, ce Jésus de
Nazareth si proche, si semblable à nous - avec lui commence un temps nouveau où
les frontières sont franchies, où les peuples jadis séparés se retrouvent sur le même
bateau, se reconnaissent enfants du même Père.

Et ce pays sans frontière, cette terre de réconciliation, de paix et d'unité, ce n'est
plus un pays géographique, un champ d'ici ou d'ailleurs, une terre qu'on embrasse.
Mais c'est lui-même, la personne même de ce Jésus de Nazareth, envoyé du Père.

"L'heure vient, elle est là, où les vrais adorateurs adoreront le Père en esprit et en
vérité. Car Dieu est Esprit et vérité". Il faudrait maintenant plusieurs prédications
pour tenter de cerner cette nouvelle adoration en esprit et en vérité. Comme vient
de le faire Benoît Girardin avec les deux questions qu'il nous pose devant cette



réalité de nos frontières, je vous propose quant à moi une piste d'interprétation de
ce texte d'évangile. A chacun et chacune de nous, pour soi-même et ensemble de
continuer ce débat essentiel aujourd'hui.

Comme vous, je suis quelqu'un, né quelque part. J'ai le corps que j'ai, la couleur de
peau que j'ai. Par mes parents, j'ai reçu un nom et un prénom; leur origine, celle
d'un pays, d'une commune; par eux j'ai reçu une éducation, des traditions et des
habitudes. Et même une religion. A mon tour, j'ai transmis cela à la génération
suivante. J'ai besoin de cette identité pour vivre, être reconnu, être quelqu'un.

C'est vrai: l'évangile de Jésus-Christ ne nous invite pas à jeter nos cartes d'identité
au feu pour être désormais de nulle part. Mais sachant qui nous sommes, d'ici ou
d'ailleurs, de cette race ou d'une autre, de ce pays ou d'un autre, Jésus nous invite
désormais à reconnaître chez celui, celle que nous rencontrons, un fils, une fille du
même Père, un frère, une soeur en humanité. Aussi riche et limité que moi dans ses
traditions culturelles et religieuses, mais aimé, apprécié, respecté infiniment et
reconnu autant que moi par Celui qui nous a donné la vie et qui nous la renouvelle
sans cesse.

Alors, sachant qui je suis, et d'abord reconnu par le Christ, sauvé par lui, me
réclamant désormais de cette origine-là, de ce pays-là qui est sa personne - donc
"chrétien, du Christ", je ne peux plus alimenter les mille et une source de la
séparation, de l'exclusion, de la purification si je me laisse conduire par l'Esprit de
vérité. C'est définitivement vain de chercher Dieu à Jérusalem ou sur le mont
Garizim, dans tel lieu sacré ou telle tradition religieuse. Jésus est le temple de Dieu,
le seul lieu désormais de notre adoration.

Mes papiers d'identité dans la poche, pasteur de l'église où je suis né, embarqué par
l'Evangile dans ce monde de frontières et de séparations, sortant et remettant sans
cesse mes papiers de et dans ma poche pour certifier qui je suis, je découvre
désormais le frère et la soeur dans celui et celle que je rencontre sur mon chemin,
où que je sois. Il est d'ici ou d'ailleurs; elle est bien de chez nous ou elle a la peau
brune de l'Afrique.... nous sommes désormais de la même famille, du même peuple
sur la terre; nous avons la même origine, nous sommes de la même patrie.

Si différents les uns des autres, nous pouvons désormais nous réjouir ensemble,
porter les mêmes fardeaux, supporter les mêmes souffrances, pleurer les mêmes



peines, chanter les mêmes victoires, partager les mêmes bonheurs.

Dès le début, l'Eglise du Christ a connu la coexistence de personnes d'origine, de
milieu et de race différentes. L'Eglise de Jésus-Christ est multiculturelle, multiraciale.
Ou alors elle est dans l'erreur; si elle persiste, elle n'est plus l'Eglise du Christ.
Toutes ces identités, ces appartenances, toutes ces différences qui ne sont pas
effacées, ignorées par l'évangile, loin de nous séparer, de nous diviser ou de nous
rendre froidement indifférents, nos différences nous enrichissent, nos limites et nos
richesses nous poussent à partager. Grâce à ce frère si étranger, je comprends
mieux qui je suis moi-même; ce qui fait les richesses et les limites du pays d'où je
suis, de l'histoire qui est la mienne, et celles, richesses et limites, qui sont les
siennes. Cette reconnaissance ne va pas sans peine : ses idées peuvent me heurter,
ses traditions me choquer. Mais rien n'est suffisant pour me séparer de lui, l'exclure
du peuple dans lequel nous sommes entrés le jour de notre baptême, le jour où l'un
et l'autre nous avons reconnu que le Christ a rétabli l'unité entre nous.

"Ainsi -lettre aux Ephésiens citée plusieurs fois dans ces trois cultes-, vous n'êtes
plus des étrangers ni des émigrés : vous êtes concitoyens des saints, vous êtes de la
famille de Dieu. C'est en Christ que vous êtes ensemble intégrés dans la
construction pour devenir une demeure de Dieu par l'Esprit".

Amen.


