
La Parole plantée en nous 
30 octobre 1994
Temple de Champel
Marc Faessler

Accueillez avec douceur la parole qui s'enracine en vous

Versets 19 - 27
"Vous le savez, mes frères bien-aimés : (selon la Sagesse), il convient que chacun
soit "prompt à écouter", "lent à parler" et "lent à la colère", la colère humaine en
effet ne travaille pas à la justice de Dieu. C'est pourquoi, écartant loin de vous tout
ce qui souille et déborde de dispositions mauvaises, accueillez avec douceur la
Parole qui s'enracine en vous et peut sauver vos vies ! Devenez des "metteurs en
oeuvre" de la Parole et pas simplement des auditeurs qui se fourvoient dans leurs
faux raisonnements. Parce que si quelqu'un est auditeur de la Parole sans en être le
"metteur en oeuvre", il ressemble à un homme qui, dans un miroir, cherche à
connaître son visage originel et s'observe, puis s'éloigne, et oublie aussitôt comment
il était ! En revanche, celui qui se penche attentivement sur la Loi parfaite, celle de
la liberté, et s'y maintient en devenant non un auditeur qui oublie, mais un "metteur
en oeuvre" qui agit, celui-là heureux sera-t-il dans son agir ! Si quelqu'un semble
être religieux mais, ne mettant aucun frein à sa langue, trompe son propre coeur, sa
religion est vaine. Une religion pure et limpide, en proximité du Dieu Père, c'est
celle-ci : porter secours aux orphelins et aux veuves dans leur détresse, se garder de
ce qui souille dans le monde. *
" Un manuscrit ancien digne d'attention, le papyrus (p. 74) comporte une autre
leçon :"les protéger du monde".
(Traduction Marc Faessler)

Que signifie, selon les termes de la parabole évangélique, "bâtir sa maison sur le
roc" ? (L'exégèse a depuis longtemps remarqué que de nombreux passages de
l'épître de Jacques sont des commentaires implicites de "paroles de Jésus",
notamment de celles que Matthieu a réunies dans le Sermon sur la Montagne.
Jacques 1 : 22-25 renvoie à l'évidence à Matthieu 7 : 21-24 donc à la parabole du
"bâtir sur le roc").C'est à cette question implicite qu'à la fin du premier siècle (verset
95 - 100 ap. J.-C.) s'efforce de répondre le passage de l'épître de Jacques que nous

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1994-10-30/la-parole-plantee-en-nous


venons de lire. Or son actualité tout à fait extraordinaire vient de ce que son auteur
affrontait une situation étrangement semblable à la nôtre. L'immensité d'un empire
romain cruel et dominateur, laissait éclater de toutes parts, massacres, guerres et
exactions. Le fanatisme religieux partout s'exacerbait jusqu'à la persécution. Une
constellation de cultes, de sectes d'obédiences diverses aux pratiques divinatoires
mystérieuses, tissaient un réseau souterrain dont les pouvoirs tiraient
économiquement profit. Noyées dans ces tumultes du monde, les premières
communautés chrétiennes, encore bien humbles et modestes, voyaient leur foi
chanceler, leur espérance pâlir et leur solidarité mutuelle se refroidir. Un peu comme
nous qui n'en pouvons plus des violences dont on nous informe, des fanatismes que
nous voyons renaître et de la confusion irrationnelle qui s'empare du "religieux"
jusqu'à la corruption et au délire mortifère. Alors, de nos jours comme au premier
siècle, s'insinue le doute : sur quoi donc est bâtie la foi pour nous laisser dans une
telle impuissance...?

Avec une audace étonnante, l'auteur de l'épître de Jacques va tenter de renverser
notre scepticisme, de convertir notre regard naturel trop myope. Il va nous rendre
attentifs au fait que, au coeur d'un monde de confusion et de chaos, l'essentiel est
de se découvrir, malgré notre impuissance, portés à la vie par Dieu et appelés à en
témoigner dans notre éthique. Voyons comment.

L'auteur sait bien que nous nous réunissons tous les dimanches autour du message
de l'Evangile. Mais il soupçonne en nous une colère mauvaise conseillère. Nous
sommes si indignés devant ce qui se passe dans le monde, notre compréhension
naturelle des choses est à ce point mise en échec, que nous nous précipitons sur les
paroles évangéliques pour en tirer soit des théories qui ne convainquent personne,
soit une consolation imaginaire hâtive, soit une confirmation honteuse de notre
scepticisme inavoué : notre erreur est de ne pas laisser travailler la Parole en nous.
Car c'est une "Parole qui s'enracine". Dieu se dépose en nous, par la voix
prophétique de son Fils, comme un grain qui demande à mûrir, à mourir et à
ressusciter. Seule la douceur, écartant en nous, par la voix prophétique de son Fils,
comme un grain qui demande à mûrir, à mourir et à ressusciter. Seule la douceur
écartant en nous nos colères naturelles ou nos tentations de représailles peut offrir à
cette Parole la promptitude d'une ouverture capable de se prolonger en patience
d'une croissance. Quelque chose doit croître en nous qui est notre vie même,
enracinée, ancrée en Dieu.



Car que dit cette Parole ? Pour l'essentiel, elle dit le "oui" de Dieu à tout être
humain. Elle dit le désir du créateur pour sa créature. Elle dit, dans l'ordre biologique
où toujours commence la lutte pour la vie, la vocation de sujet vivant qui origine en
tout humain sa responsabilité éthique. Elle dit une invisible Tendresse du Père
appelée à s'épanouir en solidarité et justice parmi ses enfants. Elle dit cette Loi
parfaite de la liberté qui jamais ne dissocie l'Amour reçu de Dieu de l'amour
manifesté à autrui. Bref, cette Parole nous requiert d'être les "metteurs en oeuvre"
(comme on dit "metteur en scène") de ce qu'elle nous donne. Or elle peut prétendre
à cette exigence parce qu'elle rejoint tout humain là où dans son premier devenir
d'enfant, il a lui-même accédé à son statut symbolique et originel de sujet vivant.

Il est en effet remarquable que l'auteur de l'épître de Jacques ait, sans le savoir, pris
justement pour exemple ce que les psychanalystes modernes nomment le "stade du
miroir". Il est aujourd'hui avéré qu'aucun enfant ne naît d'emblée comme un sujet
tout fait. Il commence par se vivre comme un prolongement du corps de sa mère.
Les premiers temps, s'il passe devant un miroir, il constate un reflet qui le prolonge.
Il faudra la voix de ses parents qui, devant le miroir, le nomment pour que l'enfant,
dans une joie jubilatoire, se voie. Car soudain il verra ce qu'il ne voit pas, il verra le
nom qu'il entend ! Dans la parole, au creux du désir de vie que lui signifie la voix qui
le nomme, l'enfant accède à son unité de sujet vivant, à sa différence originaire, à
son visage original autre que le reflet qui le représente, c'est-à-dire à une dimension
invisible qui le porte dans la vie à partir de l'amour de l'autre. C'est cette dimension,
explicitée par le "stade du miroir", que Dieu emprunte lorsqu'il réaffirme son "oui" et
son désir de nous par la voix prophétique du Christ. Or cette dimension est d'emblée
une "vie qui se met en oeuvre", et c'est elle que manque celui qui, passant
rapidement devant un miroir, cherche son visage originel dans un reflet sans voix.
Notre visage originel est enfoui en Dieu, là où nos noms sont prononcés dans la
récapitulation christique de son Amour et notre agir ne peut qu'en témoigner.

"Bâtir sa maison sur le roc" consiste donc à construire sa vie sur les fondations
invisibles de cette Parole-là,qui donne d'agir et nous convoquer à une unité de soi
qui ne dissocie pas le dire et le faire. L'éthique devient le critère de la religion vraie
qui cherche à se tenir dans la proximité du Père. Le comportement concret est lui-
même "parole" au sens fort. "Porter secours aux orphelins et aux veuves" et "se
garder de qui souille (ou corrompt) dans le monde", sont deux formules qui lient
radicalement la foi chrétienne à l'exigence de justice et au refus de la violence
naturelle. Par là même s'affirme un discernement critique. Tout discours religieux, y



compris dans le christianisme, qui n'est plus parole témoignant concrètement du
"oui" de Dieu pour toutes ses créatures est suspect. Sans frein éthique, ce qui se
pare indûment du nom de "religieux" vire rapidement à l'oppression des
consciences, au fanatisme, à l'imposture sectaire. C'est un reniement de Dieu.

De nos jours comme au premier siècle, nous restons souvent démunis, incrédules
devant la folie humaine et les excès du mal, nous prenant à douter du sens de la foi.
Ce dénuement est aussi celui de Dieu qui ne peut imposer la loi parfaite de la
liberté. Il ne peut que la proposer. Mais cette toute faiblesse de son Amour est une
force qui, en Christ, nous accompagne. L'oubli terrible, 'c'est quand nos vies n'en
témoignent plus. La grâce de Dieu a besoin de nos oeuvres de vie. Accueillons donc
avec douceur la Parole qui s'enracine en nous, au plus intime du dedans, là où le
souffle nous est rendu.

Amen.


