La foi et les oeuvres

6 novembre 1994
Temple de Champel
Francine Carrillo

Traduction Francine Carrillo

Nous poursuivons aujourd'hui notre lecture de I'épitre de Jacques en abordant, pour
ce dimanche de la Réformation, un theme qui est au coeur du protestantisme: celui
de la foi et des oeuvres. Sous ce qui pourrait apparaitre comme un débat un peu
poussiéreux, s'exprime en réalité une extraordinaire fraicheur dont je souhaite
gu'elle nous aide a renouveler notre maniere de croire aujourd'hui.

Voici donc le trop célebre passage qui a poussé Luther a rejeter I'épitre de Jacques
hors du Canon de I'Ecriture, en la traitant d'"épitre de paille"! L'étre humain, a ses
yeux, ne peut étre sauvé que par la foi, non par les oeuvres. |l doit son salut a Celui
en qui il croit, et non a ce qu'il fait pour prouver sa foi. On peut comprendre que
Luther, qui avait découvert a travers la théologie paulinienne de la justification par
la foi de quoi calmer sa propre angoisse existentielle et de quoi dénoncer les abus
d'une Eglise qui prétendait vendre a ses fideles de la vie éternelle sous forme
d'indulgence, se soit méfié de cette épitre qui parait plutét réhabiliter les oeuvres
des croyants.

Mais aujourd'hui, avec un recul que les réformateurs n'avaient pas, nous pouvons
peut-étre relire ces lignes de Jacques autrement que comme l'occasion de durcir des
oppositions confessionnelles qui n'ont plus cours. Quand nous regardons vivre nos
Eglises, - je ne parle ici que de I'église catholique et des églises réformées-, nous
voyons bien que le catholicisme est aussi traversé par la faim d'une Parole vive qui
s'adresse a la foi de chaque croyant et que les protestantismes aussi engagés dans
mille réseaux de solidarité sociale et de présence aupres des plus démunis de notre
société. Plus personne n'a donc le monopole de la foi ou celui des oeuvres et il faut
s'en réjouir.

Ceci dit, la tentation de séparer ces deux réalités reste toujours vivace, et ceci en
chacun d'entre nous . C'est pourquoi le passage que nous méditons aujourd'hui nous


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1994-11-06/la-foi-et-les-oeuvres

pose une question qui nous rencontre tous, a I'heure ou les croyances et les
mouvements religieux les plus bigarrés, sans parler des sectes, s'offrent a notre
discernement: que signifie la foi, si elle ne se traduit pas par une nouvelle
compréhension de |'existence que nous menons les uns avec les autres ?

Cette question, Jacques |'a posée au ler siecle de notre ere a une communauté
chrétienne ou les relations entre les gens n'étaient apparemment pas tres
différentes de celles qui régnaient dans la société ambiante. On se réclamait de
I'amour du prochain, mais on s'intéressait plus aux riches gu'aux pauvres. On se
rassemblait autour de la Parole qui défait les privileges, mais on restait fasciné par
les apparences et habité par toutes sortes de convoitises, de sorte que les
conformismes sociaux étaient renforcés plutot que mis en piece. Comment ne pas
nous reconnaitre dans cette peinture d'une église tiraillée entre ce qu'elle préche et
ce qu'elle donne a voir de sa vie communautaire ?

Ce que Jacques met ici en question, c'est moins le manque de solidarité entre les
chrétiens que I'aveuglement de leur foi qui se complait en elle-méme, sans voir les
injustices qui sous-tendent les relations. Ce qu'il critique, ce n'est pas, comme on |'a
dit souvent, la théologie de Paul selon laquelle seule la foi sauve et non les oeuvres
mais c'est une interprétation erronée de la doctrine paulinienne qui conduisait les
croyants de certains milieux a s'en tenir a une vie spirituelle purement intérieure,
sans jamais se compromettre dans des choix de vie dont la croix du Christ est
I'illustration la plus colteuse. Or, qu'est-ce qu'une foi qui ne serait pas en méme
temps une mise en oeuvre de ce qu'elle croit ?

Combien de fois ne sommes-nous pas piégés par des comportements qui démentent
ce que nous croyons au plus profond de nous ? Combien de fois ne sommes-nous
pas rattrapés par les ombres qui nous habitent, alors méme que nous croyons a la
lumiere ? Pour illustrer cela, je ne résiste pas a I'envie de vous raconter cette petite
histoire hassidique :

"Un rabbin avait envoyé un de ses disciples dans une école talmudique pour étudier.
Bien des années plus tard, I'éleve revient et frappe a la porte du maitre. "qui est la",
demande ce dernier. "Moi", répond I'éleve. "Quel est 'homme qui ose dire "moi"
alors gque ce "moi" n'appartient qu'a Dieu ? Retourne a ton école, tu n'as pas encore
assez étudié..." (il faut savoir que pour le judaisme, ce "moi" renvoie a I'entéte du
Décalogue ou Dieu dit :"C'est moi qui suis le Seigneur ton Dieu qui t'a libéré du pays



d'Egypte...", il n'y a qu'un "moi" qu'un "Je" par qui tout commence, c'est Celui qui
libére I'hnumain de I'aliénation dans laguelle il se trouve).

Sous le symbolisme de cette petite histoire se cache I'idée que la foi reste vide,
"morte sur elle-méme" (v.17), tant qu'elle s'accompagne de comportements qui
prennent toute la place, qui disent "moi je", la ou il s'agit de faire une place a autrui,
en lui donnant la possibilité de dire a son tour "je".

Jacques donne un exemple de ce que peut étre cet aveuglement de la foi en citant
les gens qui, dans la communauté chrétienne, tiennent des propos creux a ceux qui
se demandent comment ils vont survivre jusqu'au soir. Peut-on dire a quelqu'un qui
est dans le dénuement le plus total: "Va en paix"! sans le vétir et le nourrir ? Qu'est-
ce alors que cette parole qui dément ce qu'elle promet ? Qu'est-ce que cette parole
qui ne met pas en mouvement celui qui la prononce et qui n'ouvre pas un vrai
chemin a ceux a qui elle s'adresse ? C'est une parole vide, le contraire d'une
bénédiction qui, elle, fait ce qu'elle dit.

On retrouve ici les accents du prophéete Esaie qui rappelait déja a ses contemporains
que la foi que Dieu aime, ce n'est pas celle qui consiste a "courber la téte comme un
jonc" devant lui, mais c'est celle qui "met en pieces tous les jougs", celle qui
contredit les puissances de toutes sortes qui asservissent les humains. La foi est
accueil en nous du visage d'autrui ou elle n'est pas.

Pour ceux qui seraient tentés de séparer leur vie spirituelle de leur comportement
envers les autres, le message est clair : il n'y a pas d'un c6té la dogmatique et de
I'autre I'éthique. Il n'y a pas d'un c6té Dieu et de I'autre I'humain, car Dieu ne nous
attend pas ailleurs que dans le face-a-face des visages.

C'est ce que les démons, eux, ne voient pas, car s'ils reconnaissent que Dieu est Un,
ils ne font rien de cette confession de foi et continuent a servir le Malin, c'est-a-dire
a vouloir toute la place pour eux. Quand nous nous en tenons a un vague Credo,
quand nous logeons Dieu sur un strapontin dans nos vies, sans entendre ce qui se
dit dans le visage d'autrui, nous cédons aux forces diaboliques en nous (de dia-bolos
: qui sépare) qui tentent de nous cliver. Or, il n'y a pas d'un cété la foi et de I'autre
les oeuvres. Il n'y a qu'une foi qui vit de se traduire dans une mise en histoire de la
Parole qui I'anime, une mise en histoire qui passe par la mise en mouvement
intérieure de chaque croyant confronté a sa responsabilité envers autrui.



Deux exemples bibliques vont illustrer le propos de Jacques. Abraham d'abord.
Abraham traditionnellement appelé "le pere des croyants". Ce qui nous intéresse ici,
c'est que Jacques - tout comme Paul dans I'épitre aux Romains (4/12) et dans celle
adressée aux Galates (3/6-9)- emprunte la citation de Gn. 15/6 ("Abraham eut foi en
Dieu et cela lui fut compté comme justice"). Jacques parle bien de la foi d'Abraham,
mais alors que Paul utilise cette citation pour montrer qu'Abraham a été déclaré
juste parce qu'il a cru a la promesse divine et que les croyants ne peuvent par
conséquent pas en revenir aux pratiques légalistes pour étre sauvés, Jacques
reprend Gn. 15 pour faire voir que la foi d'Abraham est d'emblée une mise en
oeuvre de ce qu'elle croit dans I'histoire de la relation avec son fils.

En acceptant de trancher le lien de sa paternité biologique qui retient Isaac dans la
dépendance, Abraham manifeste du méme coup que la foi est consentement a un
lacher-prise en nous sans lequel la relation a autrui reste enlisée dans les filets de
I'accaparement. Il est dit qu'Abraham "fait monter" son fils sur l'autel. L'expression
parle d'elle-méme : il ne s'agit pas d'un sacrifice morbide, mais de I'offrande du fils a
la vie, pour gu'il vive sa propre vie et pas celle de son pere. Abraham rend ainsi
vraie dans sa relation a Isaac la Parole de vie qui est toujours dans la Bible une
Parole qui sauve les humains de la fusion pour leur donner de faire alliance en
vérité. La foi n'est rien si elle ne renouvelle pas en nous de quoi faire justement
alliance avec les autres.

La seconde figure bibligue que cite Jacques a I'appui de sa thése est une femme :
Rahab, la prostituée de Jéricho dont nous avons relu I'histoire tout a I'heure (Jos. 2/1-
7, 15-16) et qui est considérée dans la tradition juive comme un modele de foi parmi
les paiens. La encore, Jacques s'attache a montrer une foi qui met en oeuvre ce
qu'elle croit, en rappelant comment Rahab s'y est prise pour favoriser la prise de
Jéricho et I'entrée du peuple d'Israél en terre promise. Seule contre tous ses
concitoyens, cette femme déja rejetée socialement accueille les envoyés de Josué et
organise leur fuite par un autre chemin. Elle aussi, comme Abraham, met quelque
chose en mouvement dans sa vie a partir de la Parole qui I'a rejointe. Elle aussi
accepte de s'exposer, de se laisser détourner du cours normal des choses, pour
inventer une lecture intelligente du chemin qui permettra a la promesse de Dieu de
devenir vraie dans I'histoire.

Ce qui réunit Abraham, le péere des croyants et Rahab, la paienne, ce qui réunit ceux
du dedans et ceux du dehors, c'est d'avoir donné de la vie, du souffle a leur foi par



leur faire. En effet, rapelle Jacques, "comme le corps sans souffle est mort, de méme
la foi sans oeuvres est morte". (v. 26) Ce qui donne vie a la foi, ce n'est donc pas de
se replier sur elle-méme dans une quéte sans fond ni fin, c'est de se laisser déloger

de l'intimité vers la responsabilité.

Il nous arrive a tous de perdre pied et d'étre chahutés dans nos convictions. Il nous
arrive a tous, devant les désordres du monde et de nos vies, de ne plus savoir en qui
nous croyons ou si méme, nous croyons encore. Quand nous traverserons |I'un de
ces moments pierreux, souvenons-nous seulement qu'il y a toujours "une Parole qui
s'enracine en nous et peut sauver nos vies" (comme dit le passage médité la
semaine derniere (1/21), et que méme si nous nous heurtons au difficile silence de
Dieu, cette Parole nous conduit immanquablement vers les autres qui attendent
d'étre restaurés dans leur dignité d'humains. C'est toujours dans ce lieu-la du corps-
a-corps avec ce qui entrave la vie qu'il nous sera donné d'entendre vraiment la
Parole qui fait de nous des vivants.

Au jour de la conclusion de I'alliance dans le désert, le peuple d'Israél dit a Moise
:"Tout ce que le Seigneur a dit nous le ferons et nous I'entendrons" (Ex. 24/7),
comme si c'était de faire qui donnait d'entendre! C'est en devenant les "poetes" de
la Parole (=ceux qui la font), que nous entendons vibrer en nous |'appel de la vie.
C'est d'inscrire ce que nous croyons au coeur du monde et de nos comportements
qui donne a notre foi de souffler et de respirer!

Alors si cette foi est quelquefois timide ou chancelante, ne nous attardons pas trop
sur nos états d'ame, mais soyons attentifs a la maniere dont nous vivons les uns
avec les autres. C'est ainsi que nous rendrons a notre foi son souffle et sa vigueur!
Veillons sur la paix et la justice chaque fois que cela nous est donné et chacun selon
son possible. C'est ainsi que se fera entendre en nous le murmure de Dieu disant
selon la promesse d'Esaie :"Me voici!"



