
Zachée, réformateur ? 
3 novembre 2002
Temple de Saint-Blaise
Jean-Claude Schwab

En ce dimanche de la Réformation, je me suis demandé si Zachée n'était pas lui-
même déjà une figure de Réformateur, tout petit et couard qu'il était; et dans quelle
mesure nous-mêmes aujourd'hui pouvions être appelés à une tâche de
Réformateurs, (réforme de nos vies, peut-être réforme de l'Eglise), tout petits que
nous sommes, mais avec tant de potentiel.

Après tout Martin Luther n'avait pas prévu de devenir Réformateur. C'est l'histoire
qui le reconnaît comme tel et ce sont les circonstances qui l'y ont poussé. Mais ce
fut aussi un chemin personnel tout simple, au raz des pâquerettes, qui pourrait être
le nôtre.

I. Martin Luther

Rappelez-vous comment Martin Luther avait choisi la prêtrise, puis la vie monastique
par désir de plaire à Dieu, de vivre une vie authentique. Mais au fur et à mesure qu'il
avançait dans sa vie se révèle une frustration profonde, une inquiétude, l'impression
que jamais il ne pourra satisfaire aux exigences de Dieu, que jamais il ne sera juste
devant lui.
Il prie, il lutte, il étudie les Ecritures. Dans sa lecture de l'Epître aux Romains, il
découvre tout à coup que Dieu le considère comme juste grâce au Christ,
indépendamment de ses œuvres. Sa vie est justifiée avant qu'elle ne s'accomplisse.
C'est alors l'explosion de joie, le tournant décisif qui a transformé sa vie; l'ouverture
à l'Esprit du Christ qui le réconcilie avec Dieu et lui-même. Je ne vais pas raconter
plus loin sa vie, mais souligner ce qui me frappe dans son parcours, ce qui le
caractérise comme Réformateur.

1. Tout d'abord il a rendu public ce qui était devenu déterminant dans sa vie et qu'il
estime avoir une portée universelle. Le 31 octobre 1517, il affiche ses 95 thèses à la
porte de l'église de Wittenberg. C'est un manifeste, comme le manifeste du parti
communiste. Il prend position publiquement et devient un militant. Il prend le risque

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2002-11-03/zachee-reformateur


d'être à contre-pied du courant dominant.

2. La deuxième caractéristique, c'est qu'il n'est pas un adhérent seulement, mais un
pratiquant de ses thèses. Ce qu'il affirme, il l'a vérifié et pratiqué dans sa réalité de
vie. Il a expérimenté personnellement ses thèses.

3. Mais il faut dire que cette expérience, il l'a vécue dans un contexte de quête
existentielle, où il s'est senti perdu, même dans l'agonie. En tous cas, il avait
reconnu une faille profonde en lui, dans son système de vie (c'est la 3e
caractéristique).
Comme jeune homme, il avait adopté ce que la société et l'Eglise lui offraient pour
bien vivre; devenir prêtre et moine, c'était le nec plus ultra pour être en lien avec
Dieu à l'époque. Mais profondément en lui gronde une angoisse sourde qui n'ose pas
s'exprimer. Il subsiste une faille qu'il n'ose pas avouer : " Le système ne fonctionne
pas ! La joie et la paix ne viennent pas, ni la satisfaction profonde, ni ce sentiment
d'être enraciné en Dieu, en paix avec Dieu et avec lui-même. ".

En fait, tout a commencé lorsqu'il a laissé cette faille venir à sa conscience, et l'a
mise en lumière, quitte à souffrir le désespoir ou à sentir l'insécurité l'envelopper
totalement; tout a commencé lorsqu'il a reconnu sa propre détresse et s'est mis en
quête d'une issue devant Dieu.

Voilà donc les trois caractéristiques que je vois chez ce Réformateur :
- une faille dans son système de vie, qu'il reconnaît, qui le conduit dans une quête;
- une découverte expérimentée et pratiquée;
- un manifeste, une manifestation publique, qui proteste ouvertement : "
Maintenant, ça suffit, il faut que cela change ! " et il en devient militant.

II Venons-en à Zachée

Ne serait-il pas lui aussi figure de Réformateur ? Il nous manque la suite de son
histoire pour l'affirmer clairement. Mais on peut bien s'imaginer que, sans qu'il l'ait
cherché, il soit devenu fondateur ou du moins inspirateur d'un mouvement spirituel,
ecclésial. En tous cas Jésus dira de lui : " Aujourd'hui, le salut est entré dans sa
maison. " C'est dire que le salut a pris corps dans sa réalité concrète quotidienne.
C'est le point de départ de toute une vie transformée, le point de départ d'un
mouvement où d'autres vont puiser l'inspiration.



Comment ça commence-t-il ? Zachée est un homme très efficace, très présent dans
la société (il est percepteur d'impôts), un homme très actif : un winner (un gagnant);
il a cherché à se faire une place au soleil, à profiter au maximum de la vie pour être
heureux; il s'en est donné les moyens selon ce que lui offrait la société de son
temps. C'est vrai qu'il n'est pas très aimé; mais il a réussi.

1. Toutefois, au cœur de ce succès : il y a une faille insurmontable, sûrement une
fissure douloureuse. Est-ce sa petitesse ou sa division intérieure ? Il se convainc qu'il
a raison, mais il sait très bien qu'il exploite les gens. Il voudrait bien l'étouffer cette
petite voix, la couvrir pour jouir sans frein. Alors il donne l'image que son système
marche à 100 %. Mais au fond de lui, il sait que quelque chose ne marche pas, ne
tourne pas rond. Il y a une fêlure dans son système bien rôdé.
C'est sa chance ! C'est l'occasion de laisser surgir une soif, une quête plus ou moins
consciente. Et ça va le conduire à chercher à voir ce Jésus, qui est hors de son
système.

2. Quand il grimpe sur le sycomore, peut-être espère-t-il encore passer inaperçu.
Mais tout de même : il se risque à laisser voir sa faille, sa petitesse, sa quête, sa soif.
Et quand Jésus s'arrête sous l'arbre et l'interpelle, ça devient évident : elle est
rendue visible aux yeux de tous sa vulnérabilité; il ne peut plus la fuir ou s'en
cacher. Mais simultanément, la Parole du Christ le rejoint, le bouleverse : " Quoi ? Lui
? Venir chez moi ? Rien ne l'arrête, ni mon esprit voleur ni mes doutes sur moi-
même ! " Ca va provoquer un bouleversement complet chez lui, bouleversement de
ses valeurs (déjà fragiles quoique bétonnées).
L'annonce de la venue de Jésus chez lui ouvre toute grande la faille de son système:
il avait voulu survivre en s'imposant aux autres, justifier sa vie par son pouvoir sur
les autres, par sa richesse acquise sur leur dos. Mais c'est Jésus qui le justifie en
venant chez lui; il le libère de tous ses échafaudages inutiles ou trompeurs.
Immédiatement, il inaugure de nouvelles relations, de nouvelles manières d'être,
des espaces de gratuité, de reconnaissance, de réparation, de solidarité. " Voici
Seigneur, je donne aux pauvres la moitié de mes biens et si j'ai fait tort de quelque
chose à quelqu'un, je lui rends le quadruple." Ce bouleversement intérieur le conduit
immédiatement dans une pratique nouvelle. Il ne reste pas enfoui dans une
intériorité inatteignable.

3. Quand Jésus viendra chez lui, Zachée manifestera publiquement sa nouvelle
position. C'est un vrai manifeste qui va inspirer ses contemporains, leur donner un



espace pour trouver leur propre chemin. Il inaugure une nouvelle manière de vivre
qui tranche avec sa société.

On le voit, déjà du temps de Jésus, chez Zachée on trouve ces trois caractéristiques
du Réformateur :
- une faille reconnue (qui l'ouvre à une quête);
- une révélation (qui le conduit à une pratique);
- un manifeste public.
III Qu'en est-il pour nous aujourd'hui ?

L'Esprit des Réformateurs, de Luther ou de Zachée ou de tant d'autres va-t-il souffler
sur nous aujourd'hui ? Va-t-il trouver une faille dans notre système de sécurité
personnel ? Une faille dans ces systèmes de sécurité que notre société moderne
engendre ? Une faille qui pourrait devenir notre chance ? (Serait-ce une maladie, un
deuil, un temps de chômage, un mal-être, une relation brisée, quelque chose qui
m'arrête dans ma course ?) Y a-t-il une faille qui pourrait faire de nous des
chercheurs, nous ouvrir à une dimension nouvelle de la présence du Christ, nous
faire crier : " Maintenant ça suffit, il faut que ça change ! " Au point de protester
positivement, de manifester ouvertement dans notre société, de devenir militants
d'un Evangile qui tranche (comme Luther qui affiche ses thèses).
Chacun peut découvrir sa propre faille, la reconnaître devant Dieu et se mettre en
quête d'une issue, d'un sens nouveau.

1. Quant à moi, j'en connais une, dans ma vie et dans la société. Je la retrouve chez
beaucoup de nos contemporains, dans l'Eglise comme hors de l'Eglise. Aujourd'hui,
ce que je découvre comme besoin dans ma vie, ce que je ressens comme détresse
tout autour de moi : c'est la dispersion, l'éparpillement de notre être.
Tant de sollicitations, de pressions extérieures contribuent à nous disperser dans
toutes les directions à la fois, sans compter les pressions intérieures (qui se révèlent
lorsqu'on ralentit son rythme). Ces pressions risquent de diluer notre être, de nous
réduire à n'être qu'un pion, un fantôme ou un fantoche, et de faire disparaître notre
vraie personne.
Je sais que le type de vie que nous impose la société actuelle conduit naturellement
à cette dispersion (bien qu'à toutes les époques on ait déjà connu ce phénomène).
Comme tous les humains, les croyants aussi, nous faisons cette expérience
humiliante que notre vie se dissout, se perd dans des méandres, alors que nous
cherchons à en faire quelque chose de beau, à réaliser un but. Est-ce que cette faille



peut ouvrir un passage à l'Esprit ? Quelles sont la quête et la découverte qu'elle peut
susciter ?

2. Ici surgit la prière du Psaume 86 (v.11), comme une révélation : " Seigneur, unifie
mon esprit, pour qu'il te contemple. Rassemble mon cœur, pour qu'il t'adore." Oui,
c'est cela que je veux : "Rassemble mon cœur, sauve ma vie qui se dissout et se
disperse, rassemble mon cœur. Ainsi du fond de mon être retrouvé je pourrai
t'adorer." Au moment même d'entrer dans cette prière (si vous la faites vôtre), Dieu
l'exauce et rassemble notre cœur, redonne consistance à notre être. Un être unifié,
rassemblé, c'est un être qui adore Dieu !
Pour entrer dans cette prière, il faut avoir entendu ce cri de Dieu : " Arrêtez-vous,
sachez que je suis Dieu. Demeurez tranquilles, reconnaissez-moi au milieu de vous."
(Psaume 46, 11).
Jésus s'est arrêté devant le sycomore; Zachée s'est arrêté devant Jésus. Arrêtez-
vous ! C'est son appel à créer des arrêts dans nos vies, dans nos journées, des
sortes d'instants sabbatiques. Là dans le silence retrouvé, au cœur même du travail,
notre être se rassemble et redevient adorateur.
Au cœur de notre temps perdu, le Christ nous sauve, il instaure un autre temps.
Devenir pratiquant de ces arrêts de tranquillité, de ce rassemblement de notre être,
voilà un défi décisif pour moi, pour l'Eglise, pour nous dans notre société.

3. Une faille, une découverte pratiquée. Est-ce que nous en ferons un manifeste, une
protestation publique : "Maintenant ça suffit ! Il faut résister à ce train de vie
dispersant. Inaugurons un autre style de vie !" Devenir pratiquant d'un autre style
de vie, ça pourrait faire de nous des militants à défaut d'être des protestants.
Devenir pratiquant d'un autre style de vie, c'est protester contre la toute-puissance
des moyens de dispersion sur nous.

Voilà une Réforme dont nous pouvons être porteurs, dont nous avons besoin, dont
l'Eglise et le monde ont besoin : vivre et offrir des lieux de résistance à la dispersion
et à la course sans fin, des lieux en nous-mêmes, des lieux entre humains où notre
être rassemblé adore Dieu.

Amen.


