Jacob devient Israel

5 novembre 1995
Temple de Fleurier
lon Karakash

Dimanche dernier, nous avons esquissé le portrait double de Jacob : a la fois
trompeur et trompé, vainqueur et terrassé, le battant qui fait face a Dieu et le
peureux qui tremble d'affronter son frere! C'est cet homme-la que Dieu choisit pour
en faire Israél, I'ainé, le premier nommé de son peuple!

Ce matin, je vous invite a nous laisser surprendre par la lutte elle-méme qui dans la
nuit méle Jacob et celui qui I'assaille : dans la vie de Jacob, c'est le moment décisif
ou Dieu croise sa route, au passage du Jabboq!

Une lutte indécise : qui a gagné ? qui a perdu ? et méme : qui s'est battu ? Le texte
n'en dit rien de précis, sinon que l'adversaire se sert d'une prise inattendue,
interdite peut-étre, pour renverser Jacob; ce dernier s'accroche néanmoins, et il
obtient d'étre béni! Curieusement, tout ici porte un double nom : et les lutteurs et le
lieu de leur lutte. Jacob engage le combat, c'est Israél qui le termine! Le combat
commence au Jabbog, lors qu'il s'acheve, c'est devenu Peniel! Quant a I'agresseur
de Jacob, on a souvent parlé de I''ange"; (Osée 12)

Dans le texte hébreu de la Genese, c'est simplement "quelqu'un" (un homme,
n'importe qui..."); mais il est désigné aussi comme étant Dieu lui-méme, dont la
présence est suggérée par les deux nouveaux noms, Israél et Peniel, " combat de
Dieu" et "face de Dieu".

Que s'est -il passé cette nuit-la ?

Dans cet étrange corps a corps, plusieurs détails m'intriguent : je suis convaincu
gu'ils concernent aussi notre propre expérience ou notre espoir d'une rencontre de
Dieu, autrement dit : notre vie spirituelle. Qu'avons-nous donc chanté, vous et moi,
tout a I'heure : "Je viens dire aux grands d'ici bas qu'en mes combats j'ai vu ta face
"? (Ps. & Cant. 68)


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1995-11-05/jacob-devient-israel

Premiére observation :

La rencontre a lieu lorsque Jacob, ayant fait traverser ses proches et ses biens, se
retrouve seul et dépouillé. On ne sait pas sur quelle rive du Jabboq Jacob lui-méme
se tient quand le combat s'engage, voila encore une inconnue de plus™ !; I'important
est qu'il soit seul et désarmé.

C'est dans le face a face personnel d'un homme et de Dieu que se joue toujours
I'essentiel, quand I'homme s'expose, qu'il se déleste des cadeaux et des sacrifices
gu'il avait prudemment placés entre son frere et lui, entre son Dieu et lui. (Genese
32)

Précaution dérisoire, si Dieu survient a I'improviste et surprend I'homme a la croisée
des chemins.

Une rencontre passagere, dont I'homme garde une trace intime et (plus ou moins)
secrete : les autres n'en connaissent jamais gu'un reflet imparfait. Pour Jacob, c'est
dans la solitude d'une nuit que le combat s'engage; Esaie souligne qu'Abraham était
seul lorsque Dieu I'a appelé; (Esaie 51) Moise doit étre seul quand il s'approche de
Dieu au Sinai; (Exode 24)

Sur le chemin de Damas, Paul aussi vivra seul I'expérience de la révélation du Christ
: méme en plein jour, ses compagnons de route n'en ont qu'une impression partielle,
ils entendent sans voir ou bien voient sans entendre! (Actes 9 et 22)

(Telle est sans doute la limite de toute activité d'Eglise, de ses doctrines et de ses
liturgies, de la prédication aussi que vous entendez a présent : elles peuvent faire
allusion a une rencontre de Dieu ou en faire mémoire, elles peuvent nous en donner
I'envie, mais elles ne sont ni ne peuvent étre elles-mémes la rencontre. La rencontre
est un secret : celui/celle qui I'a vécue le partage avec Dieu!)

Deuxiéme observation :

D'ailleurs, Dieu disparait aussi subitement du Jabboqg qu'il y était venu! Jacob ne
saura pas son nom. Tant qu'il lutte avec lui, c'est simplement "quelqu'un”, "un
homme, n'importe qui". Un inconnu. Ce n'est qu'apres, une fois "quelqu'un" évanoui
dans les premieres lueurs de I'aube, que Jacob croira le reconnaitre et le désignera:



"Ce lieu sera nommé Peniel, car c'est la face de Dieu qui m'a fait face dans la nuit!"
Un " Dieu caché" qui reprend ses distances dés que s'acheve le combat. (Esaie 45).

L'homme n'en est pas réduit pour autant au réle de figurant, de marionnette inerte
entre les mains de Dieu : pour qu'il y ait rencontre au Jabboq, il faut aussi que Jacob
soit la... et qu'il y reste, qu'il y tienne bon tout au long de la nuit! Il faut quelqu'un
gui ose dire son nom, et qui se risque a demander le nom de qui I'assaille.

L'homme n'est pas objet : il est sujet de la rencontre, autant que Dieu qui le prend
par surprise. Il n'y a pas de vie spirituelle sans que I'homme la veuille, I'affronte et la
soutienne. Pour une révélation, méme une révélation de Dieu! il faut étre (au moins)
deux.

C'est que la foi nait d'un combat, d'un face a face. Peut-étre Jésus y songeait-il
lorsqu'il disait que les "violents" s‘emparent du Royaume, et qu'il s'agit de "lutter
pour entrer par la porte étroite". (Matthieu 11; Luc 13)

La rencontre avec Dieu n'est pas une contemplation sereine et souveraine : il arrive
gu'elle se déroule plutét comme ce "corps a corps dans la poussiere" qu'évoque le
nom méme de Jabboq.

Troisieme observation.

Le texte hébreu de la Genese choisit ici un verbe tout a fait étrange, qui n'apparait
dans aucun autre passage de la bible. Comme pour nous suggérer que ce "Dieu
lutteur" a sa maniere propre de lutter, a nulle autre pareille, et méme son "coup de
Jarnac"... ou plutét de Jabboqg"! Il empoigne I'hnomme a bras-le-corps, mais sans
I'anéantir : il le renverse a terre, mais pour le mieux relever; il lui déboite la hanche,
masi pour qu'il suive, d'autant plus libre, son chemin...

Combat tenace et indécis, sans vainqueur ni vaincu. L'homme s'en releve béni et
blessé a la fois. Blessure et bénédiction vont de pair, dans la lutte avec Dieu : il n'y a
pas l'une sans l'autre! Non pas que la douleur serait nécessaire ni méme utile a
I'homme pour qu'il s'approche de Dieu, mais parce que Dieu ne surgit pas sans que
I'homme s'en ressente!

Au Jabboq, Jacob ne se bat pas avec lui-méme! Il s'agit d'autre chose ici que de nos



jours (ou de nos nuits) d'épreuve, quand Dieu semble se taire et nous abandonner a
nos contraintes, a nos contrariétés qui nous assaillent du dehors, a nos
contradictions qui nous tenaillent du dedans... Il s'agit d'autre chose que d'un conflit
de conscience entre le coeur de I'homme et sa raison, entre le faire et le vouloir.
L'ennemi, dans la nuit de Jacob, n'est pas le malheur ni le mal-étre de I'hnomme, il est
plus inquiétant encore et plus inattendu : c'est Dieu lui-méme qui apparait ici
comme le lutteur, I'adversaire de 'homme!

Dieu n'est pas la pour garantir a I'homme un peu plus de prestige ou de pouvoir ou
de prospérité, en le laissant indemne et inchangé a son train-train tranquille!
Lorsque Dieu vient, c'est la bataille : 'hnomme en ressort désarconné, démis de ses
sécurités, de ses trésors, de ses cadeaux savamment disposés pour gagner
I'indulgence!

Quatriéeme et derniere observation :

Quand il passe le Jabboq a I'aube, Jacob n'est pas meilleur qu'avant. Ni plus integre
ni plus fort. Unique changement : il boite!

L'""homme nouveau" qui se releve du Jabbog est moins "blindé" que I'"homme
ancien", il est plus vulnérable. Il a cessé de se vouloir, de se croire surhomme!

Cette illusion-la pourtant nous habite toujours et nous travaille. C'est elle qui
entraine une recrue a la mort, parce qu'au nom de la performance et de I'esprit de
corps, on lui a refusé le droit a sa faiblesse physique, a sa moindre endurance; il
n'était pas un surhomme : il en est mort. C'est elle qui exclut du travail les moins
adroits et les infirmes, au nom de I'efficacité, du rendement sans limites; ce ne sont
pas des surhommes : ils sont éliminés. C'est elle encore qui était a I'oeuvre, hier soir
a Tel Aviv, quand le premier ministre d'Israél est tombé sous les balles d'un
fanatique, comme le président égyptien il y a quelques années : ils avaient osé dire
que la logique de la conquéte et de la force ne conduirait jamais a la coexistence et
a la paix avec les freres différents sur la terre patrie ; ils ont voulu quitter la politique
du surhomme : ils ont été assassinés.

Soyons aussi lucides face a nous-mémes : méme en Eglise, en avons-nous vraiment
fini d'exalter le succes au nom de la foi, d'associer la priere a la pleine santé, ou de
précher la perfection comme fruit d'une "sainte" discipline ? En avons-nous vraiment



fini, méme en Eglise, de chercher Dieu dans nos glorioles et nos grandeurs,
détournant honteusement les yeux de nos "échardes dans la chair" ? (2 Corinthiens
12)

"Lorsque je prie, je n'arrive pas a m'oublier moi-méme, a me défaire de mes
soucis..." me disait récemment quelqu'un , inquiet de ce qu'il considérait comme
une faiblesse spirituelle de sa part, comme un manque de foi. Mais la priere n'est-
elle pas aussi, et peut-étre surtout, un combat dans la nuit, un face a face ou je
m'accroche a Dieu sans méme pouvoir le nommer, parfois, sans assurance aucune,
jusqu'a ce qu'il mette sa main a mes blessures et que sa voix éclaire ma solitude
d'une bénédiction ?

Dis-moi donc ou ta foi te blesse, ou elle déregle tes litanies et tes morales, et je te
dirai quel Dieu t'a visité dans ta précarité! Je te dirai si c'était le Dieu de Jacob, le
Dieu qui fait, qui nomme, qui bénit Israél en venant le combattre! Tu pourras
t'approcher a nouveau de ton frére, de ta maison, de ta destination d'espoir,
lorsque, blessé, tu auras enfin renoncé a I'ambition d'étre toujours I'ainé, le préféré,
le plus fort ou le plus fidele. Lorsque le Dieu vivant aura brisé en toi le coeur de
pierre, qu'il aura ébréché ta bonne conscience et qu'il te laissera, au matin, avec les
battements labiles de ton coeur et ta démarche de boiteux... Alors, comme Jacob, tu
pourras dire a ton frere retrouvé : "J'ai vu ta face comme I'on voir la face de Dieu, et
tu m'as agréé!" (Genese 33) non pas pour mes cadeaux ni pour mes armes ou mes
titres de gloire, mais pour I'aveu de ma faiblesse et de ma faute, pour ma fragilité
d'humain, ton frere...

Quand tu te releveras boiteux pour reprendre ta route, tu sauras comment Dieu te
bénit vraiment : d'une blessure nouvelle! Sa bénédiction est un "plus" pour toi, mais
c'est un "plus" qui a la forme de la Croix!...

S'il y a une progression que tu puisses espérer dans ta vie spirituelle, dans ton
parcours devant Dieu, ce n'est pas que tu passeras avec lui de la lutte a la sérénité,
que tu quitteras les empoignades a fleur de terre pour une contemplation céleste et
souveraine! Ton espérance, et sa promesse, c'est que vos face a face nocturnes et
fugitifs laisseront place a une vision nouvelle, qu'un jour "tu connaitras Dieu comme
il t'aura connu", "de visage a visage", au plein soleil de son amour.

(I Corinthiens 13)



Mais cette aube-la reste encore a venir !...

En attendant, quand Dieu t'empoigne a l'improviste aux carrefours de ta vie, c'est
qgu'il vient t'entrainer au "corps a corps dans la poussiere"! Il ne fait pas de toi un
saint ni un surhomme , il ne t'éleve pas jusqu'en haut de I'échelle, I'échelle de Jacob,
bien slr!(Genese 28) mais en te combattant, en te blessant, il change ton regard sur
toi, sur tes trésors et tes vertus, sur tes idoles d'illusion : tout cela n'est que
poussiere et sables mouvants! Boitant, tu prends conscience, a chaque pas, de ta
vulnérabilité, tu reconnais enfin cette blessure que tu peinais a camoufler, par peur
de perdre la face a la face d'autrui.

Ta nuit de Jacob solitaire s'ouvre alors, comme une noix que I'on casse. Au jour
levant, elle te fait entrevoir son peuple, un peuple aimé qui te ressemble, dans les
bénédictions de Dieu...

Il y a cinquante ans, au lendemain de la guerre, un poéte invoquait ce Dieu-la, le
"Seigneur des armées", le "seigneur des soldats", le "Dieu-combat" qui nous bénit
en nous blessant :

"Seigneur qui nous jeta dans la gueule de la baleine, donne-nous aujourd'hui non
pas encore ta paix, mais notre quotidienne nourriture d'erreur, de confusion,
d'aveuglement, d'injustice, afin que, machant notre pain de poussiere et de vent,
nous nous rappelions chaque jour gue I'Eternel n'est pas une poupée faite de main
d'homme, qu'll n'est pas un fantéme docile a notre appel, qu'll ne donne, méme
contre Cain, nulle victoire, gu'll n'est pas justice, pas ordre, pas amour au sens de
notre langage cannibale, n'est pas vie, n'est pas dieu, n'est rien de ce que dit une
parole humaine.

Seigneur, donne-nous notre peine quotidienne afin qu'elle soit pesée avec les
cendres de nos freres".

Et le poete conclut ainsi I'invocation, ce pourrait étre notre "a Dieu" a Jacob-Israél,
notre ainé, notre frere :

"Ombre, que je ne vois pas, qui ne me parle pas, que puis-je, sinon dire que tu fus
peur et courage, amour et solitude, homme gque nous avons, si mal, aimé".



Jean-Paul de Dadelsen, "Jonas" (1945)



