
Dieu est Un 
4 février 1996
Temple de Saint-Gervais, Genève
Vincent Schmid

Maimonide, philosophe et médecin juif espagnol, né au XIIe siècle à Cordoue — cité
qui demeura longtemps un haut lieu de culture et de foi, où les élites juives,
chrétiennes et musulmanes vivaient en harmonie — estimait que Jésus était celui
par qui les peuples étrangers à Israël étaient, selon la Promesse faite à Abraham,
entrés dans la connaissance du Dieu Un.

Nous autres chrétiens avons peu conscience de ce que nous devons au patrimoine
d'Israël. Le passage de l'Evangile selon Marc que nous venons d'entendre remet les
choses à leur place. Il s'agit d'un échange au cours duquel Jésus et un spécialiste de
l'Ecriture sainte s'interrogent sur la Loi de Moïse. Or, ce n'est pas si fréquent dans le
Nouveau Testament, voici qu'ils tombent d'accord sur l'essentiel. Cet essentiel nous
l'appelons le sommaire de la Loi — c'est-à-dire le résumé de la volonté de Dieu et de
ses commandements.
Beaucoup d'entre vous le savent par cœur. Nous le récitons souvent au culte. Il est
même reproduit dans nos psautiers. Mais si réciter est une chose, connaître en est
une autre.
Apprécions-nous à sa juste valeur la richesse exceptionnelle que contiennent ces
quelques mots ?
Sommes-nous toujours au clair sur ce qu'ils impliquent ?
Au cours de la série radiodiffusée qui commence, j'essayerai de répondre à ces
questions.

Aujourd'hui méditions la première parole :
"Ecoute Israël, l'Eternel ton Dieu est Un"
Si vous le voulez bien, partons de cet étonnant phénomène de société qui s'appelle
Internet. Réseau informatique tous azimuts, Internet tend à devenir, pour nos
contemporains, ce qu'était le forum pour les Latins; un espace public d'échanges,
d'informations et de débats, auquel chacun peut avoir accès à n'importe quel

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1996-02-04/dieu-est-un


moment et de n'importe quel endroit de la planète. Constamment alimenté,
constamment renouvelé, Internet est l'illustration la plus actuelle de la prodigieuse
multiplicité du monde et des mille et une facettes de l'humanité. Nous mesurons là,
de façon tangible, à quel point nous sommes immergés dans une diversité quasi
inépuisable.

Si l'on se souvient du récit de la Tour de Babel, on pourrait dire que notre existence
se déroule sous le signe de la dispersion de Babel, après que Dieu eut confondu les
langages de l'humanité.

Il semble que ce soit là notre destin. Les sociétés humaines ne deviennent-elles pas
de plus en plus compliquées ? La politique, l'économie, l'information, le travail, les
relations humaines — tout cela ne devient-il pas de plus en plus compliqué ? Garder
un minimum d'équilibre — alors qu'on est constamment dépassé, agité, tiraillé —
n'est-ce pas de plus en plus compliqué ?
Vous savez bien que oui.

Et c'est à nous qui cherchons notre route dans ce labyrinthe, que s'adresse le
premier commandement : Ecoute ! Ecoute ! Ecoute, au sens large. Il ne s'agit pas de
l'ouïe proprement dite mais de la compréhension du cœur et de l'esprit. Ecoute,
prête attention à ce qui se cache derrière les apparences, sois attentif à la
dimension qui te dépasse, prépare-toi à découvrir un autre plan du réel. La
spiritualité de la Bible est une spiritualité de l'attention.

Ecoute, Dieu est Un. En hébreu, Un est l'un des noms divins. Dieu se nomme Un
parce qu'il est l'Unique.
Telle est la découverte fondamentale d'Israël et sa contribution à la civilisation
universelle. Les trois monothéismes — juif, chrétien et musulman — sont tributaires
de cette découverte.
Cette découverte dit que l'Un est à l'origine de tout ce qui existe. Il n'y a qu'un seul
principe régissant la totalité de ce qui est. C'est d'ailleurs de la sorte qu'on peut
interpréter la fameuse réponse que Dieu fait à Moïse depuis le buisson ardent : Je
suis Celui qui suis — c'est-à-dire : Je suis Celui qui fait être, Je suis Celui par qui les
choses et les êtres créés sont. Il n'y en a pas d'autre. Toutes choses — l'esprit et la
matière, la lumière et les ténèbres, la terre et le ciel, la vie et la mort, les pierres, les
plantes et les étoiles — surgissent de l'Un, et de Lui seul. Partout circule la même



énergie fondamentale, la même force mystérieuse et secrète.
Certes, le multiple a pour lui l'apparence tandis que l'unité est cachée. C'est
pourquoi il faut une écoute particulière, que la tradition prête à Moïse et que la loi
nous demande.

Gardons-nous de penser qu'il s'agit d'une spéculation sans effet sur la vie concrète !
Car dans la Bible, la rencontre du Dieu Un est inséparable de l'expérience d'une
libération, tant collective que personnelle.
Cela ne vous aura pas échappé en écoutant le récit du buisson ardent lorsque Dieu
s'adresse à Moïse, ce n'est pas d'abord pour lui révéler son nom — je suis l'Unique
qui fait être — mais pour lui annoncer que la servitude d'un peuple captif en Egypte
va prendre fin.

Tout au long de la chanson de geste d'Israël, le Dieu Unique est toujours le Dieu des
délivrances.

Si je prolonge ma remarque, cela signifie que la découverte du Dieu Un constitue,
pour qui la fait, un appel à être — c'est-à-dire l'annonce d'une possible libération
intime. Et Jésus le savait mieux que quiconque.

Ecoute en toi-même la mélodie de l'Un !
Telle pourrait être une manière de transcrire la première parole de la Loi.
Chacun de nous tend à être non pas un seul individu, mais tout un comité
d'individus : dans la famille, au travail, en public, en privé, à l'église, au volant etc…
Autant de "moi". Tour à tour chacun de ces "moi" se comporte en égoïste forcené.
Chacun tire la couverture à lui. Et nous nous sentons tiraillés entre beaucoup
d'obligations différentes dont nous n'arrivons pas à nous acquitter.
Pire. Il arrive, comme dans l'histoire du possédé de Gérasa qui croise la route de
Jésus, que notre psychisme n'y résiste pas.
Quel est ton nom ? Mon nom est légion répond le possédé — mon nom est
nombreux, entendez : je ne sais plus où j'en suis, je ne sais plus qui je suis.

Ecoute ! Des confins de l'existence parvient l'appel lointain d'une vie plus simple,
plus unifiée, et peut-être plus sereine.

Une figure majeure du christianisme occidental, Maître Eckhart, enseignait ceci : l'Un



est la racine.
La plus belle expérience que tu puisses faire est de percevoir au fond de toi la
source pure de la vie. La plus haute émotion que tu puisses ressentir est d'entendre
l'écho de cette langue une que l'humanité parlait avant la dispersion de Babel. La
joie la plus intense que tu puisses connaître est de trouver ton Orient intérieur, l'axe
à partir duquel tu vas pouvoir conduire ta vie.

Pour cela, une seule règle : écouter vraiment, naviguer à contre-courant des
évidences en quête de la source. L'unité est simple, et l'unification personnelle
demande la simplicité. Dieu est simple, l'Etre est simple, le Centre est simple.
"Chaque jour, dit un proverbe, il faut qu'un être humain sorte de l'Egypte". Chaque
jour il faut qu'un être humain revive pour son compte l'aventure d'Israël en
devenant porteur de la présence et du message du Dieu Un.

A présent, faisons un pas de plus.
Il y a une seconde manière de traduire la parole que nous méditons ce matin :
Ecoute la mélodie de l'Un dans l'Univers ! Si maintenant ton être intérieur est
renouvelé et rassemblé, le monde autour de toi le sera également. Derrière la
multiplicité chatoyante des choses, tu auras l'intuition de l'Etre immatériel et
intemporel qui est à l'origine de tout.
Et le monde ne t'apparaîtra plus comme un labyrinthe ou l'on se perd, mais un
cosmos, c'est-à-dire un ordre supérieur. Cosmos en grec signifie ordre.
"Une lueur d'éternité, descend sur la beauté du monde" s'est exclamé Bachelard.
Ecouter est une forme de contemplation.

Mesurons bien la conséquence. L'acte de foi primordial, quel est-il ? Il consiste
seulement à respecter la réalité, comme elle est, comme elle vient, comme elle nous
est donnée.
Parce que cette réalité est un reflet du Dieu Un. Elle est habitée par une présence
secrète, illuminative, qui lui donne sa consistance.
De sorte que la spiritualité biblique n'est certainement pas un moyen de fuir les
difficultés et les problèmes. Elle ne préconise ni la négation de cette vie, ni le rejet
de ce monde. D'ailleurs, ni cette vie ni ce monde ne nous appartiennent. Comment
pourrions-nous les rejeter ?

Au contraire la spiritualité biblique veut approfondir cette réalité afin de la dénouer,



pour s'y frayer un chemin avec confiance. En deçà du visible une présence nous
accompagne et ne nous abandonne jamais— même si nous devons marcher dans la
vallée de l'ombre et de la mort (ps 23).
Ecoute, Dieu est Un !

Au point où nous en sommes, impossible de passer sous silence ce qui toujours
paraît contredire la grandeur de l'Unique — je veux dire le mal, la méchanceté et la
souffrance. Sont-ce là également Ses reflets ? C'est le problème, combien
redoutable, du Diable et du Bon Dieu.
Et c'est également l'objection de Job : au cœur même du vieux livre, vous le voyez,
et non chez quelque sceptique désabusé, nous trouvons les interrogations les plus
directes et les plus graves. Tant mieux. La Bible n'est pas un livre douillet et
conformiste mais un livre de vérité.

Quoiqu'il en soit, nous n'avons guère le temps d'entrer dans ce vaste débat.
Je me contenterai d'observer qu'avant d'être une question d'ordre intellectuel, le mal
est d'abord une situation dans laquelle nous sommes assaillis.
Lorsque par malheur elle se produit, mieux vaut rester humble. Mieux vaut garder
une claire conscience des limites de notre intelligence.
A quoi bon poser des questions qui finalement nous détruisent ?
L'humilité n'est pas un renoncement.
L'humilité est tout à la fois une sagesse et une issue.

Terminons donc sur une parole de sagesse.
Selon un verset de l'Exode, Moïse prie Dieu de lui faire contempler sa face. Et Dieu
répond : tu me verras de dos seulement !
Un ancien commentaire dit ceci :
"Tout ce qui est contradiction et va de travers pour la perception de l'homme est
appelé Dieu vu de dos. Sa face par contre, où tout est à l'unisson avec tout —
personne ne peut la voir".

S'en remettre à l'Unique quand bien même les coups de la vie me conduisent à
douter : tôt ou tard nous finirons par recevoir l'assurance qu'on ne s'est pas trompé.

Amen.


